
        
            
                
            
        

    A fordítás alapjául szolgáló mű:
 Heribert Illig: Das erfundene Mittelalter 

• Econ Ullstein List Verlag GmbH, 2001
 Heribert Illig: Wer hat an der Uhr gf.dreht?
 • Econ Ullstein List Verlag GmbH, 2001
© Econ Verlag, 1996 
 © Econ Ullstein List Verlag GmbH, 2000 © Allprint Kiadó, 2002




Heribert Iliig


KITALÁLT KÖZÉPKOR

 TARTALOM


a történelem legnagyobb időhamisítása
 TARTALOM
A magyar olvasókhoz.................................................................................. 13
 Pap Gábor: A héj támadása a mag ellen................................................... 15

Hogyan válik kérdésessé egy időszak...................................................... 25

A hívástól az elméletig .................................................................. 25

Célok és akadályok......................................................................... 33

Károly kupolája alatt.......................................................................37

Tizenkét század kupolaépítkezése ................................................42

Károly értékelése egykor és most ................................................ 47

A források helyzetéről - négy minta.............................................48

A születés.................................................................................49

Az egyeduralkodás.....................................................................51

A császárrá koronázás................................................................51

A halál..................................................................................... 54
 Összegzés..........................................................................................56

 NAGY KÁROLY - A KITALÁLT URALKODÓ
A császárok császára ................................................................................... 61

Az ideális jogász ............................................................................. 63

Az etnológustól a germanistáig....................................................66

A német nyelv kezdetei ..............................................................68

A korai német irodalom.............................................................. 69

A tudós és a műértő ....................................................................... 73

A művészetek támogatója........................................................... 75

A lelkészek királya és a teológus ................................................. 79

A birodalom gyarapítója................................................................ 84

A Rajna-Majna-Duna csatorna.................................................. 87

A tettek embere is munkakerülő 
 avagy téli hadjáratok és sakkjáték........................................93

Erősen a kengyelben: a lovasság...................................................95

Az első kereszteslovag és Jeruzsálem ............................................98

Történelmi lyukak.........................................................................104

Widukind............................................................................. 104

III. Tasziló............................................................................. 106

Az avarok.............................................................................. 109

Károly anonim, vazallusai....................................................... 110

Európa testi ősatyja ................................................................111

Óshamisítás.........................................................................112

A háromszorosan elhanyagolt egyházállam................................ 114

Frankhon: a gazdaság nélküli birodalom ............................................................... 119

Károly városai - a hiányzó városiasodás...................................120

Katasztrófa avagy folyamatosság?.............................................123

Délibábos vikingek.................................................................. 126

Frank pénzrendszer = Pénznélküli Károly...............................129

Kereskedelem a Karoling Birodalomban.................................. 134

Kereskedelmi élet.................................................................... 135

Megérte a birodalom egy misét?........................................137

Zsákutcában.......................................................................... 138

Kereskedők és kézművesek .......................................................141

Fontra és vékára..................................................................... 141

Parasztok és könyvelők............................................................ 142

Vastalanság...........................................................................145

A reménytelenség országa........................................................148

Károly „elővételező” művészete...........................................................................151
Kincsek............................................................................................151
A Károly nevét őrző ékszerek................................................... 152 Szobrok .......................................................................................... 156
A szobrászat 1000 körül kezdődik..............................................157 A legrégibb szobrok................................................................ 160 Az építkezések...............................................................................162
Az extraklasszis építtető........................................................... 162 Szegényes gazdagság.............................................................. 167 Boltozatépítés ........................................................................ 169 Az aacheni palotakápolna ...........................................................174
A központi kupola................................................................... 174 A lépsejtszerű keresztboltozat ...................................................176 A ferde támboltozat..................................................................178 A spirálban emelkedő dongaboltozat.......................................... 180 A palotakápolna kora................................................................... 182
Az eltűnt építtető - Köln és Firenze.......................................... 182 Folytonosság Károly óta?......................................................... 184 A keletkezés ideje..................................................................... 188 Hol állt a koronázási templom?................................................. 193 A Karoling miniatúrafestészet.................................................... 195
A Karoling könyvművészet...................................................... 196 Az Ottó-kori fejlődés................................................................ 198 Összevetés............................................................................. 199 Kontinuitási viták................................................................... 203 Hiányzó szkriptóriumok.......................................................... 205 A X. századi Leonardo............................................................. 207 Osszedolgoztak-e - a Karoling és ottoniánus -festők? . .209 A „Book of Kells”.................................................................... 210 Az ír minuszkula................................................................... 212 „Tántorgó” falfestmények........................................................... 213

A hamisítványok császára ...................................................................................217
Károly tényleges utóhatása ........................................................ 218
Mikor és miért találták ki? .......................................................... 220

Cui bono? ..............................................................................224

A XII. század „Einhard”-ja...................................................... 227

Zűrzavar Saint-Denisben ............................................................ 229

A feledékeny apát.................................................................... 230

Saint-Denis építéstörténete.......................................................232

Saint-Denis és a krónikák ........................................................241

Umberto Eco - szép és jó........................................................ 243

Saint-Denis és Franciaország................................................... 246

Kereszteshadjárat Santiago de Compostelába............................. 249

Roland és lovagszobrai ............................................................... 254

Vissza-és kitekintés ..................................................................... 259

A korszak kiürítése................................................................. 260


ki állította át az órát?
Károly a kísértet - és a fantom idő ......................................................................... 267

Két millennium - 2000év nélkül? ..................................................................... 271

Optika kontra logika............................................................... 271

A „Krisztus születése” rejtély................................................. 273

A betlehemi csillag........................................................................278

Nagy konjunkció?................................................................. 279

Üstökös az istálló felett?.......................................................... 280

Talán egy szupernóva?........................................................... 281

Hogyan kovácsolják az időtengelyt? ........................................ 283

A hatalom története.................................................................284

Augustus ............................................................................. 286

Jézus születése.........................................................................287

ldő-összehasonlítás..................................................................288

Lehet, bogy az első millennium túl rövid? ............................................................ 291

Caesar reformja ................... ........................................................ 291

Mire jó a szökőnap?................................................................ 294

A caesari hiba......................................................................... 295

Gergely pápa reformja ................................................................ 295

A reform, amely nem volt elég ..................................................296

Hibás javítás - helyes eredmény? .............................................. 297

A csillagászati év.....................................................................297

A Föld pályájának zavarai........................................................298

Rosszul avatkozott be Augustus?............................................. 300

Évsarokpontok ............................................................................. 300

Amy ékvető és fényjelző........................................................... 302

A megalitikusok és a fáraók építményei.......................................304

Tavaszi napéjegyenlőség..........................................................305

Tavaszpont és tavaszkezdet .....................................................305

A megkésett húsvét................................................................ 306

Őszi napéjegyenlőség ............................................................. 307

A két naptár közelít egymáshoz?............................................... 309

Állandó és variálható évsarokpontok......................................... 310

A „Nicea ” hipotézis............................................................... 315

Caesar ante portás.................................................................. 319

A nagyon sötét évszázadokról .............................................................................321
Űr a történelemben ...................................................................... 322
Károly, a villámfény............................................................... 324 Építkezési stop Bizáncban.........................................................326 Károly, a fantom császár.............................................................. 329
Kitalált frankok ...................................................................... 335 Apró rejtélyek........................... ..............................................337 Hegycsúcs a felhőkben............................................................. 338 Az „üres” régi világról................................................................. 340
Izland - a nyugati emberek szigete............................................. 343 Nagy-Britannia - a lyukak országa........................................... 344 Alom vikingek........................................................................ 350 A Kazár Birodalom — álom a hatalomról................................... 351 Spanyolország - arabok és iszlám ..............................................355 A nyugati gát építészet.............................................................358 Asztúria építőművészete.......................................................... 359 Byblos — közbülső állomás.......................................................362 Az örmény rejtély ...................................................................363 Zűrzavar Indiában..................................................................365 Az indonéz megerősítés ........................................................... 366 Kína - és egy összefoglalás .......................................................367

A korszakkitalálás előjelei .................................................................................... 371

Időszámítás „Krisztus születése után”...................................... 372

A tisztítótűzről........................................................................373

Beda, az anakronisztikus.......................................................... 374

Teremtéskorszakok....................................................................... 376

Bizánci alternatívák ................................................................377

A zsidó időszámítás................................................................. 378
 Világnapok, avagy Nagy Károly
 mint az idő beteljesítője ......................................................381

Tér. u. 5500........................................................................... 382

Tér. u. 5200........................................................................... 382

Világ(korszak)forduló (Kr. u. 800-ban)...................................... 383

Tér. u. 5000........................................................................... 385

Károly, a biztos találat..............................................................385

Hedzsra és iszlám..........................................................................386
A perzsa talány.......................................................................387 Arab képtelenségek.................................................................. 388 Természettudományos alátámasztás ........................................ 390
Asztronómiai finomhangolás....................................................392 Ptolemaiosz a tanúk padján .....................................................393 Napfogyatkozások ..................................................................395 Ékírásos betlehemi csillag......................................................... 398 A csődöt mondott C14-es módszer............................................ 399 Korh adózó fatámaszok............................................................ 400 Korszakköltés Keleten..................................................................403
Ki, hol, mit, mikor, miért, hogyan és mennyit?............................403 Bíborbanszületett Konstantin .....................................................405
A Szentkereszt .......................................................................405 Bizánc a X. században.............................................................408 Az átírási akció....................................................................... 412 Az enciklopédiák..................................................................... 413 Ki, mikor és hol (I.)?................................................................ 415 Keresztény relikviák és ereklyék ............................................... 415
Bizánci birodalmi relikviák...................................................... 416 A Szentkereszt elvesztése..........................................................419 Miért éppen 297 év?...................................................................... 420
Az egységes Bibliáért............................................................... 421 Sándortól Sándorig.................................................................422 Apokaliptikus datálás...............................................................426 A keleti forgatókönyv...............................................................428

Egy korszak születése a „vad” nyugaton ............................................................... 431
 III. Ottó............................................................................................433

II. Szilveszter........................................................................435

Régi-új tradíciók..................................................................... 437

„Tegyetek tanítványokká minden népeket!”............................... 439

Fordulópont és összeomlás....................................................... 440

1000 - miile - chilioi.................................................................441

Apokaliptikus vég - vagy földi megváltás................................... 443

A millenáris elindulás .............................................................445

Az új Jeruzsálem ....................................................................447

Indítóok és megvalósíthatóság ...................................................448

Ki, mikor és hol (II.)? ...............................................................448

A végrehajtás részletei.............................................................. 449

Krisztológia - eszkatológia - hereziológia................................. 451

Eretnekek - átvágott gyökerekkel................................................ 45 3

Millenarizmus 1300-tól........................................................... 455

A pergamenre fektetett idő .................................................................................. 457

Az iratok cseréje ............................................................................458

Kolostori magány?.................................................................. 459

Napfogyatkozás - amely eltakarja a képet................................... 461

Életrajzi jegyzetek a kora középkorban?.......................................464

Az okmányok helyzete................................................................. 465

A Meroving királyi okmányok ..................................................465

A longobárd királyi okmányok........................ .........................466

A középkorkutatás aktuális problémái......................................471

Kétségek körös-körül ............................................................... 472

Fried panorámája.................................................................... 474

A koholt középkor kialakítása ....................................................476

III. Ottó alatt........................................................................ 476

Károly koronázása
 az invesztitúravita szemszögéből.......................................... 476

I. és II. Frigyes.........................................................................478

A nyugati országok írásbelisége................................................. 479


Koholt idővel - vagy anélkül.................................................................................481
A pislákoló tűz szétterjed - Utószó az 1998-as zsebkönyvkiadáshoz . .485

Vitafórum............................................................................. 485

Aachen a középpontban ...........................................................486

A fordulat ideje........................................................................488

A túlhaladott pergamen........................................................... 490

Jegyzékek

Hivatkozások.................................................................................................... 495

Felhasznált irodalom.......................................................................................... 525

Függelék ..........................................................................................................553


A magyar Olvasókhoz

Németországban a „Kitalált középkor ”  1996 óta keresett és vitatott mű - az egyszeri érdeklődők és a szakemberek körében egyaránt. Hogy a könyv valóban valami izgalmas újdonsággal szolgál, annak alátámasztására legyen elég annyi: Németországban már a tizenhatodik kiadásnál tartunk.

E magyar változattal pedig a kötet kilép a német nyelvterületről', ami számomra igen nagy örömet jelent. Már csak azért is, mert kutatásaink eredménye nem csupán Németországot és az egykori Frank Birodalmat érinti - hanem egész Európát, Izlandtól a régi Bizáncig, mi több, az arab területeket, Kínát, Japánt és Észak-Afrikát is.

Felfedezéseink egyszersmind több szakterületet is megbolygatnak. Kiderült, hogy az Óvilág történelmét újra össze kell illeszteni, még akkor is, ha ez néhány - betoldott - évszázad utólagos kihúzásával is jár. Témánk szempontjából Közép-és Délkelet-Európa különösen érdekes. Itt a kihúzásnak nem esnek nemzeti hősök áldozatul, mint Nagy Károly, Harun al-Rasid vagy Nagy Alfréd. Éppen ellenkezőleg, e térségben nyugtalanítóan nagy az űr. Jóllehet Magyarország, pontosabban a Kárpát-medence területén rendre új népek bukkannak fel, a régészet eredményei érdekes módon nem egyeznek a régi krónikákban leírtakkal. Például a longobárdok esetében, a VI. században még sok a lelet, azután, éppen az avaroknál, furcsaságokba ütközünk. Nagy Károly állítólagos ellenfelei az itt eltöltött három évszázad ellenére szinte semmi nyomot nem hagytak maguk után, miközben a régészek azt sem tudják megerősíteni, hogy a Frank Birodalom határa ekkor Pannóniánál lett volna.

Európa népei, térségei különbözőek, a probléma azonban mindig ugyanaz: a kialakított történelmi kép több száz éve nem támasztható alá régészeti eszközökkel. A lelethelyzet és a régi írások, az úgynevezett dokumentumok ugyanis folyvást ellentmondanak egymásnak. E helyzetben csak egy rövidített, új kronológia képes összhangot teremteni. Ezért is tölt el boldogsággal, hogy Németország után éppen a Kárpát-medencében adhatom át e történelmi felfedezést a magyar olvasók számára.

 Mindenkinek szívből kívánok jó olvasást, gondolkozást és további kutatást! 
 Heribert Iliig
A HEJ TAMADASA A MAG ELLEN
 AVAGY: 
 Ml MINDENRE SZOLGÁLHAT EGY ÓRAÁTÁLLÍTÁS? 
yy Az 1991 -re kidolgozott tézisem, amelyet azóta minden tudományos fórumon képviselek, röviden a következő. Az európai történelem VII., Vili. és IX. százada művileg beiktatott, minden valóságot és reális történést nélkülöző időszak. Ennek megfelelően maradék nélkül törlendő, majd az előtte és utána lévő történések közvetlenül, vagy kis eltéréssel összekapcsolandók.
 A kérdéses időközt már ekkor pontosan behatároltam: a betoldott, vagy kitalált időszak 614. augusztus végétől 911. szeptember elejéig tart. Természetesen egy ilyen pontos adatolást csak a további kutatások fényében erősíthetünk vagy változtathatunk meg. ”


Heribert Iliig, 1999

A két könyv, amely egyetlen kötetbe szerkesztve most először olvasható „idegen” nyelven - a német eredetihez képest -, méltán tekinthető mérföldkőnek a legújabb kori nyugat-európai középkorkutatásban. Minthogy Heribert Iliig átgondoltan és élvezetesen ír, nincs arra szükség, hogy művének ehelyütt előszó gyanánt tartalmi kivonatát adjuk. Célszerű inkább arra összpontosítani figyelmünket, milyen tanulságokkal szolgál a kezünkben tartott könyv saját történelmünk helyesebb megítélése, és teljesebb megértése végett.

Mindenekelőtt tudomásul kell vennünk - maga Iliig figyelmeztet rá, szóban és írásban egyforma higgadtsággal és példamutató felelősségérzettel -, hogy a hazai (értsd: a német) történet-tudomány felkentjei őt elindulása óta folyamatosan hol sarlatánnak, hol kalandornak, hol egyszerűen és nagyvonalúan hazaárulónak bélyegzik. Nyilvánvalóan azzal a sötét szándékkal, hogy elhallgatásra kényszerítsék. Iliig urat azonban nem lehet ilyen kisstílű gáncsoskodással meghátrálásra bírni.

A tét persze kétségtelenül nagy. Az a kerek 300 éves időszak, amelyet Heribert Iliig a középkor történetéből kiiktat, gyakorlatilag az összes dicsteljes eseményt, illetve csodálatra méltó hőst magában foglalja, amelyre, illetve akire az újkori nyugat-európai, azon belül a német - nem csekély! - önbecsülés alapozódott, alapozódik. Gondoljuk csak el: tézisével az egész fényes Karoling-birodalom - amely egyébként a legújabb kori „Európa-ház” koncepciónak is alapjául szolgál! azonkívül a nyugati gótok, a longobárdok (csupa germán náció!) mintaállamai, a szigetország tündöklése Nagy Alfréd alatt, a dicső nagyszláv állam - amelyet oly rút önkényességgel számoltak fel (?!) a „barbár” magyarok... - egy csapásra törlődik a történelemkönyvekből. Igazán nem csodálkozhatunk, ha műveit nem sietnek lefordítani franciára (Nagy Károly, óh!), angolra (Nagy Alfréd, óh!) vagy éppen valamely szláv nyelvre.

Heribert Iliig pontosan tudja: ezt a harcot nem lehet magányos farkasként megvívni. Kezdettől fogva kiváló munkatársi gárda veszi körül, amelynek körében úgy lehet megvitatni egy-egy sarkalatos fontosságú kérdést, hogy az embernek nem kell minduntalan hátba döféstől tartania. (Bár ami azt illeti, szabályerősítő kivéte-1 itt is akad, amint azt a hovatovább botrányossá fajult plágiumviták példázzák a korábban közeli munkatársnak számító Uwe Topperral!) Mindenesetre jó lesz megtanulnunk az olyan kutatók, szerzők nevét, amilyen például: Hans-Ulrich Niemitz, Angelika Müller, Christian Blöss (Berlin), Manfred Zeller (Erlangen), Gunnar Heinsohn (Bremen), Klaus Weissgerber (Ilmenau) - hogy csak a „mi ügyünkben”, azaz magyar vonatkozásban is legjelentősebb írások szerzőit említsük. Egyébként 2001 szeptemberi adat szerint Iliig úr közvetlen munkatársainak köre meghaladja a százas létszámot.

Fontos körülménynek tekinthetjük a szerző által összefogott kutatócsoport eredményes működése, különösen pedig e működés tágabb értelmű hatékonysága szempontjából, hogy mindjárt indulásuktól (1991-től) önálló folyóiratban teszik közzé eredményeiket (Vbrzeit-Frühzeit-Gegenwart - 1995-től Zeitensprünge néven), a legfontosabbnak ítélteket pedig, akárcsak az őket ért támadások, valamint a rájuk adott válaszok teljes szöveganyagát azon frissiben felviszik az internetre. Ilyen módon - legalábbis a perdöntő felismerések tekintetében - korszakos jelentőségű munkásságuk leta-gadhatatdanná, meghamisíthatatlanná, illetve kisajátíthatadanná válik.

Hasonlóképpen fontos - ők is annak tekintik - az úttörő elődök számbavétele, szellemi hagyatékuk elemző feldolgozása, mai tudásunk fényében történő folyamatos újraértékelése. Az alaposabb vizsgálat során kiderül ugyanis, hogy a jelenleg mértékadónak számító történelmi korszakolás fél évezredre sem tekint vissza, hitelességének megkérdőjelezői között pedig olyan, a maguk korában igen jelentékeny személyiségeket üdvözölhetünk, mint a XVII-XVIIL század fordulóján tevékenykedő francia jezsuita egyháztörténész, Jean Hardouin, a majd három évszázaddal később a bázeli egyetemen professzori minőségben tanító Wilhelm Baldauf, vagy a XX. század derekán Németországban munkálkodó, Illigék egyik előfutárának számító Wilhelm Kammeier.

Ha a két Iliig-könyv (Das erfundene Mittelalter, 1996, Wer hat an der Uhr gedreht?, 1999) szakmai előkészítése csaknem fél, illetve egész évtizedet vett igénybe, akkor az utóéletükről elmondhatjuk, hogy legalább ugyanilyen igényességgel munkálódik. A „kitalált középkor” ugyanis sokkal több megoldadan kérdést rejteget, mint amennyit szerzőnk kétkönyvnyi terjedelemben fel tudott dolgozni. A fő célpont természetesen továbbra is a Karoling-kor, amely ebben a kutatási vonulatban amolyan állatorvosi tehénnek számít, minden elképzelhető betegségtípust szemléltetvén önmagán. Érdemes belelapoznunk például a Zeitensprünge (magyarul: Időugrások) című folyóirat 2001/3. számába, ahol Heribert Iliig és Günter Lelarge a „Karoling-kori” Ingelheimból származó épületmaradványok datálási problémáival foglalkozva adatokat idéz a legfrissebb és feltétlenül mértékadónak számító - az ott folytatott ásatások leleteit bemutató és értékelő - katalógusból, amint következik: - „Monolitoszlop. Római (II. század?)”
 - „Oszloplábazat. Római vagy VIII. század vége.”
 - „Kompozit oszlopfő. Római (II—III. század) vagy VIII. század vége.”
 - „Korinthoszi oszlopfő. Római (II. század?) vagy VIII. század vége.”
 - „Gerendázat töredékei. Római vagy VIII. század vége.”
 - „Fal-és padlólapok. Római és VIII. század vége.”

Az idézet nem igényel bővebb kommentárt. Egy tiszteletteljes kérdést mégis megkockáztatunk: vajon milyen mértékben adhatunk hitelt az olyan „mértékadó” vélekedéseknek, amelyek öt-hat évszázadnyi toleranciával határozzák meg egy-egy középkori - tehát nem is a történelem előtti korból származó - lelet korát? Az ilyen és ehhez hasonló esetek - amelyekből Iliig tucatszám idéz - bennünket méltán emlékeztethetnek a középkori magyar királykoronázó és temetkezőhely körüli bonyodalmakra, amelyekről Illigékkel csaknem egy időben értekezett Bradák Károly Fehérvár
 - fehér folt című, ugyancsak agyonhallgatott (bár így is két kiadást megért), kitűnő könyvében.

Ezzel máris a közepébe csöppentünk az Illig-mű magyar vonatkozásainak. Bár maga nem nyilatkozik expressis verbis erről a kérdéskörről, egyik kutatótársa, Klaus Weissgerber mégiscsak az ő nyomdokain haladva mutatja ki a Zeitensprünge fentebb idézett számában, hogy jelenlegi tudásunk szerint a magyar krónikás hagyomány őrizte meg leghitelesebben az eredeti - a később betoldott 300 évet még nélkülöző - időszámítási rendszert. Eszerint Atillától számítva az ötödik generációba esik Almos fellépte, ami a jelenlegi hivatalos idő-nyilvántartási rendszerben képtelenségnek tűnik. (Nóta bene: egyebek közt éppen ez a „képtelenség” jogosítja fel akadémikusainkat arra, hogy széltében-hosszában kétségbe vonják krónikáink szavahihetőségét!) Ha azonban az Atilla halála (453) és Álmos fellépte (800-as évek dereka, mai időszámításunk szerint) közül kiiktatjuk a művileg ide erőltetett mintegy 240 (850-614) évet, az így adódó időtáv (kb. 160 év) éppen megfelel a nevezett öt generációnak. Amint azt Weissgerber úr igazi német alapossággal kimutatja: sem többnek, sem kevesebbnek.

Ami pedig az árpádi honfoglalás valódi időpontját (895 helyett 595) illeti, az a lehető legjobb megközelítéssel idézi emlékezetünkbe az eddigi spekulációk szerinti „avar” honfoglalás dátumát. (Emlékeztetőül: a magyar krónikák csakis hunokról - „primus ingressus” - és magyarokról - „secundus ingressus” - beszélnek, az „avar” név még elszólásként sem fordul elő bennük!) Méltán írhatja Klaus Weissgerber idézett tanulmányában: „Iliig úrnak mindig is nehézséget okozott, hogy téziseit pozitív történeti forrásadatokkal közvetlen módon bizonyítsa. A magyar Képes Krónika adatai ennél fogva egészen különleges fontosságúak.”

Látni fogjuk, Iliig egyetlen időponthoz, két hatalmi csoportosuláshoz, három helyszínhez, és ugyanennyi személyhez köti az „óra átállításának” műveletsorát. Nos, e gondolatmenet valamennyi tétele kézenfekvő módon hozható összefüggésbe történelmünk két sorsdöntő eseményével, az árpádi „honfoglalással”, valamint a Szent István-i „államalapítással”. Az előbbihez VII. Bíborbanszületett Konstantin, Bizánc ura, az utóbbihoz II. Szilveszter pápa és III. Ottó német-római császár - mindhárman az óraátállítás fő értelmi szerzői - adják a kapcsolatot. Mint ismeretes, Konstantin császár A birodalom kormányzásáról című munkája a honfoglalás előzményeire, lefolyására, illetve utóéletére vonatkozólag tartalmaz fontos, máshol elő nem forduló adatokat, tehát e kérdés tanulmányozásának kikerülhetetlen kútfeje; II. Szilveszter és III. Ottó (mester és tanítványa) pedig az állítólagos „koronaküldés” eszközlőiként a magyarság „felzárkóztatása” - értsd: be-tagozása a judeo-keresztény normák szerint kormányzott Nyugat-Európába - ügyében serénykedtek annak idején. Éppen akkortájt, mikor is szerzőnk kutatásai szerint a mesterséges időgyarapításra sor került.

Mármost ha az ügyünkben leginkább exponált „trojka”, a két császár és a pápa működésének Iliig által azonosított fő helyszíneit - ezek: Bizánc (a mai Isztambul), Köln és Róma - térképre vetítjük, nyomban megvilágosodik az egész műveletsor tétje: az ilyen módon kirajzolódó, felül enyhén kihasasodó háromszög ugyanis a Kárpát-medencét fogja keretbe! (Stílszerűbben fogalmazva: harapófogóba!) De vajon mi indokolhatja, hogy éppen ez a terület került az összehangolt hadművelet célkeresztjébe, s miért éppen ezt a fajtáját választották a hadviselésnek az akció irányítói? Két kérdésről van szó - így a válasz is csak két lépésben adható meg. (A pontosság kedvéért meg kell jegyeznünk: ezeket a kérdéseket Iliig úr sem itt, sem máshol nem fogalmazza meg, így természetesen választ sem kereshet rájuk. Ebben az esetben, minthogy „nostra rés agitur”, azaz kifejezetten a mi ügyünkről van szó, a stafétabotot nekünk kell átvennünk!) Először is tudnunk kell - elég egy pillantást vetnünk a térképre, és ez a tény nyilvánvalóvá lesz számunkra -, hogy a Kárpát-medence: Európa kellős közepe. Kicsit patetikusabban fogalmazva: itt dobog - ha van - kontinensünk szíve. A természet különös kegyéből kifolyólag minden irányból tökéletesen védett, minden tekintetben önellátó földrajzi-ökológiai egység. Tapasztalati tény, és nemcsak a múltra vonatkoztatva: aki ura a Kárpát-medencének, az ura Európának. Hozzá képest Róma is, Köln is, Bizánc is... - bizony, bizony, bármennyire is szokatlanul hangzik: periféria. Másképpen fogalmazva: ha a Kárpát-medence a maga egy kontinensnyi méretű gazdasági, politikai és művelődési egységnek, akkor a Bizánc-Róma-Köln háromszög csakis a héja lehet. Ebben a fogalomkörben mozogva tehát az „óraátállítás” művelete így jellemezhető: a héj támadása a mag ellen. A nevezett „trojka” mindenesetre jellegzetesen maffiasztikus módon járt el a maga rövid távra szóló, közvetlen haszonszerzést célzó munkálkodása során, amelynek a távolabbi - eléggé baljós! - következményei ma már könnyen beláthatok. Ha másból nem, a kiegészítő hadművelet tervezetéből, amely ugyanebben a fogalomrendszerben így formulázható: a mag felzárkóztatása a héjhoz. (Értsd: a Kárpát-medence „barbár” magyarságának „felzárkóztatása” a „művelt” Nyugat-Európához.) Ha tudjuk, hogy a héj szerepe - akár csonthéjas gyümölcsöket, akár szárnyas jószágok tojásait tekintjük analógiának - csakis a megőrzés, míg a magé a teremtés, akkor felmérhető, milyen távlatai lehetnek egy ilyen felzárkóztatási akciónak...

Második kérdésünkre - miért éppen ezt a fajtáját választották a hadviselésnek? - még könnyebb megadni a választ. Egyetlen mondatba sűrítve így szól: múltat kellett csinálniuk maguknak, hogy jövőjük legyen. Sajnálatos tény: a periféria a maga valóságos működési idejében sem „szakrálisnak” nevezhető uralmi formációt, sem ennek megfelelő rangú és méltóságú szakrális uralkodót nem tudott „kitermelni”. Márpedig - és ezt pontosan tudták az időhadművelet irányítói - dicsőséges jövőt csak dicsőséges múltra lehet építeni. Nosza: ha nem volt ilyen fényes múltunk - majd csinálunk magunknak! Csakhogy ehhez idő szükségeltetik. Mármint olyan idő, amelyben a megállított dicső tettek végbe mehettek volna. Azaz: a múltban kell nekik időt szorítani! És lön... A lebonyolítás gyakorlati módozatairól részletesen tájékoztat Iliig úr művének második fele.

Az első kérdés esetében - miért éppen a Kárpát-medence...? - kiegészítő hadműveletről is beszélhettünk („felzárkóztatás”). Nos, ha alaposabban körbevizsgálódunk, ilyennel ezúttal is szembe találhatjuk magunkat. Mire gondolunk? Az otromba időbetoldással a „trojka” (nevezzük most már így, a rövidség és az asszociációkat keltő „jó hangzás” miatt is, nevezett uralkodóhármasságunkat!) nem csupán annyit ért el, hogy egy sohasem volt kontinuitásnak, a „szent” Károlytól eredeztetett Karoling-dinasztiának megágyazott az európai történelemben, hanem azt is, hogy megszakított egy valóságos és szakrális kontinuitást. Azaz: elszakította az élő fa koronáját, a Turul-dinasztia (ismertebb nevén az Árpád-ház) szakrális uralmi rendszerét annak gyökerétől, a valódi szakrális uralkodóőstől, az államfői, katonai és erkölcsi tekintetben egyaránt példaképül szolgáló Atillától. Láttuk: a tőle Álmosig vezető utat mintegy 240 évvel meghosszabbították, ebből következőleg egy-egy nemzedékre a reális 30 év helyett most már a valószínűtlenül hosszú 80 esztendő jutott (volna), hiszen csak így lehet hézagmentesen kitölteni a krónikák emlegette öt generációval az újonnan nyert, 400 éves időtávot.

Egészen durván fogalmazva: Nagy Károly „szentségét” (ne felejtsük el: Barbarossa Frigyes valóban szentté avattatta az általa kreált ellenpápával „nagy” elődjét, habár ezt a kitüntető címet az egyház később visszavonta!) végső soron Atillától orozták el - akárcsak a bibliai Jákob a maga elsőszülöttségét bátyjától, Ezsautól. A művelet mindenesetre előképére vall...

Hogy valóban ilyenfajta alattomos „translatio”-ról lehetett szó, arra egy jóval későbbi, mindamellett nagyon is ide találó, kéttételes példázat figyelmeztet: nevezetesen két híres festmény, amelyek a XIX. század második felében, a múltgyártás nagyüzemi fázisba fordulásának idején készültek, mégpedig éppen az időmanipulációk dolgában elsőrendűen érintett térségekben, Németországban, illetve Angliában. A német példánynak külön nevezetességet kölcsönöz az a körülmény, hogy reprodukciója Heribert Iliig tudta és beleegyezése nélkül került a címlapjára a Kitalált középkorzsebkönyvkiadásának. A kép, amelynek eredetije a bajor tartományi parlament müncheni épületében tekinthető meg, alkotója pedig a kor ünnepelt történelmi festője, Friedrich Kaulbach, Nagy Károly koronázását ábrázolja. A másik festmény az angliai preraffaelita mozgalom jeles képviselőjének, Edward Bume-Jonesnak a munkája, és Arthur király utolsó perceit örökíti meg. A képeken a két, mondáiból történetivé avanzsált alakot egy különös és sajátságos tárgy köti össze.

A magyar Szent Korona.
 Kaulbach éppúgy ezzel koronáztatja meg Károlyát, mint ahogy Bume-Jones is a maga haldokló Arthurjának az ágya alá (!) helyezi - mintegy jelezve, hogy evilági életében nem lesz többé módja a fejére tenni - ezt a félreismerhetetlenül egyedi megjelenésű koronát. Vajon véletlen egybecsengés? Aligha. Inkább arról lehet szó, hogy a valódi szakrális hagyományt máig nélkülöző Nyugat-Európa ilyen módon akarta visszamenőleg szentesíteni a maga fiktív, csakis a világhódító lázálmok birodalmában ágáló álhőseit. Hogy egy ilyen értelmezési kísérletet elfogadna-e Heribert Iliig tárgyalási alapul, vagy sem, az még a jövő titka. De ismerve becsületességét és megfélemlíthetetlenségét, biztosak lehetünk benne, hogy nem fogja kézlegyintéssel visszautasítani. Annyiban pedig nyilván egyetért velünk, hogy ezeken a kérdéseken most már igazán ideje közösen eltöpréngenünk.
 Nézzük meg ezek után, melyek azok a fontosabb átszámítandó dátumok a magyar történelemben, amelyeknek más évszázadba sorolása új felismerésekkel gazdagíthat bennünket. Mielőtt azonban ilyen irányú fejtegetéseinkbe belefognánk, illő számot adnunk róla, miért használunk az időkorrekciók során következetesen 300 évet, szemben Iliig 297 éves javaslatával. Nos, amint arra mások is rámutattak már, egy ilyen nagyságrendű hamisítást lényegesen könnyebb véghez vinni, ha a három számjegyből álló (1000 előtti) évszámokban csak egyetlen jegyet, az évszázad jelölőjét kell átjavítani, mint ha mind a hárommal bajlódni kellene. Másrészről viszont, ha a hamisító azt akarja, hogy a keleti évszámon tartási rendszerben is helyükre zökkenjenek az adatok a művi beavatkozás után, akkor kénytelen figyelembe venni, hogy a tizenkét éves állatciklus és az öt elem kombinációja 60 éves zárt időegységeket képez - nóta bene: ezt a rendszert a mai napig használják Közép-és Kelet-Azsiában! ennek a hézagmentes illesztése pedig a százas nagyságrendhez, magyarán az évszázadok láncolatához először a 300-as számnál oldható meg. Csakis így érhető el, hogy egy esemény, amely a feljegyzések szerint, mondjuk, a „tüzes ló” évében zajlott le, a betoldás után is ugyanilyen jelzetű évbe essék. Mert sok jel vall arra, hogy ezt az egy eseményazonosítási módot aztán valóban komolyan vették az érdekeltek!
 De lássuk most már a részleteket a hazai történelemből!
 Az árpádi honfoglalásnak az avarok első regisztrált bejövetelével való összecsúszásáról már esett szó. A következő drámai fordulatot az 1001-es esztendő hozza. Az Illig-féle óra-visszaigazítás folytán ez a dátum most már nem a kezdetét, hanem éppen ellenkezőleg, a végét jelöli az utolsó európai szakrális királyságnak, érthetőbben szólva: a Turul-dinasztia magyarországi uralmának. Ha viszont a fentebb már említett állítólagos „koronaküldés” jelenleg számon tartott dátumát helyezzük az Illig-tézis nagyítólencséje alá, akkor azt találjuk, hogy 1000 körül (egyelőre tízéves toleranciával számolunk!) valóban küldött koronát pápa magyar királynak, csakhogy... Ez a pápa nem II. Szilveszter volt, hanem V Kelemen, a magyar királyt nem Istvánnak, de nem is Vajknak hívták, hanem Károlynak (ismertebb nevén Károly Róbertnek), a küldött korona nem a Szent Korona volt, a szóban forgó „1000 körüli” időpont pedig a mai időszámítási rendszerben „1300 körülinek” adódik. Egészen konkrétan: 1308-ban került sor a pápai ajándékkoronával történő - a nemzet által soha el nem ismert - beiktatásra, de egy korábbi, hasonlóan sikertelen és hasonlóan pápai biztatásra foganatosított koronázási kísérletről már 1300 táján is értesítenek forrásaink. Mindenesetre bízvást elmondhatjuk: ez a 300 éves csiszi-csuszi máig hatóan jól jön a „trojka” koronaküldésben érdekelt képviselőinek, illetve jogutódjaiknak.
 Figyelemre méltó átrímelést észlelhetünk a katasztrofális kimenetelű 1541-es év (Buda eleste, a kárpát-medencei Magyarország feldarabolódása), és 1241, a tatárjárás éve között is.
 Fentieken kívül történelmünk még számos igen érdekes összefüggést tartalmaz e tekintetben, de ez már külön tanulmány témája lehetne.
 A hazugságok kora azonban a végéhez közeledik. Heribert Iliig és munkatársai jóvoltából most nyertünk 300 évet - kegyelmi idő! 
 -, hogy észre térjünk. Vajha élnénk a lehetőséggel!


Budapest, 2002. július - augusztus Pap Gábor
Hogyan válik kérdésessé egy időszak?
 Forradalmian új elméletek születéséhez nem szükségesek forradalmi körülmények - az egész oly ártatlanul is kezdődhet.
1990 októberét írtuk. Semmi rosszra nem gondoltam, amikor felhívott egy berlini barátom azzal, hogy megtalálta Horst Fuhrmann-nak, a nagy középkorkutatónak azt a záróbeszédét, amelyet egy  középkori hamisításokkal foglalkozó 1986-os kongresszuson tartott.Címe: „A hamisítók igazságáról”. Ebben a tanszéke által ismert legnagyobb hamisítványokkal foglalkozik, és megállapítja: „Szilveszter-legenda konstantini ajándékozással, szimmachiáni hamisítvány, ál-Kelemen-levelek, ál-izidori hamisítványok: vég nélkül folytathatnánk ezt a felsorolást. Mindezen hamisítványok sajátsága, hogy keletkezésük idejében alig hatottak. Születési idejüket tekintve megelőző jellegűek voltak. ” [i]


A hívástól az elméletig

Mit is jelent mindez? Azt állítja Fuhrmann, hogy a IV, V, VIII. és IX. században a hamisítók olyan szövegeket találtak ki, amelyek semmiképpen sem illettek keletkezési idejükbe, hanem csak sokkal későbbi, évszázadokkal későbbi időpontokba. így a Szilveszter-legenda Konstantin megkereszteléséről a IV századba nyúlik vissza, de csak a VIII. századtól válik érdekessé. A szimmachiáni hamisítvány 500 körül keletkezett, de csak a XI. században fejtette Iá „áldásos” hatását; a konstantini ajándékozólevél 750 körül íródott, hogy aztán - úgy, mint az ál-Izidor, amelynek 10 000 kivonatát a IX. század közepén gyártották -, a XI. században képezze vita tárgyát. [2.]

„Minden ilyen iratnak úgymond várnia kell, amíg felvirrad az ő napja. ” [3] Csakhogy ezeknek az okmányoknak évszázadokig kellett várniuk.

Itt valami nagyon nem stimmel. Az efféle hamisítványok ellentmondanak minden törvényszerűségnek. Hogy egy hamisító öt évszázaddal gondolkodik előre, ahogy ez a szimmachiáni hamisítvány esetében történt - nos, ezt az elképzelést nyugodtan kizárhatjuk. Elvégre az mégiscsak igen fura lenne, ha egy hamisító nem csupán a legravaszabb kortársak közé tartozna, de egyszersmind a leghíresebb próféták közé is. Vagy hamisítónk egy egész fióknyi variánst produkált volna, hogy aztán a kései utódok valamikor kiválaszthassák a megfelelőt? Nem, ez még sokkal mulatságosabb feltételezés. Egy hamisító azért dolgozik, hogy munkája gyümölcsét ő maga vagy megrendelője záros határidőn belül élvezgethesse. „Az ember nem hamisít előre!” - csapott az asztalra Johannes Haller, Fuhrmann azonban visszadobta a labdát: „Ez így meggondolatlan, általánosító kijelentés, nem helyes.” [4]

Akkor viszont mi lenne helyes? Olyan hamisítókról beszélni, akik biztos kezű látnokok is egyben? Komolyan hinni abban, hogy az egész nyugati fejlődés előrejelzése, forgatókönyvének kidolgozása egyházi írószobákban vagy királyi kancelláriákban folyt? Erre Fuhrmann már a kongresszuson választ kap: „A nem szándékos hamisítás jelenségét még egyszer fel kellene találni.” [5]

Niemitz barátomnak ezek szerint nagyon is igaza volt, amikor gyanakvását fejezte ki az évszázadokra előrelátó hamisítókkal szemben. [6] Különben hogyan indokolhatnánk az ilyesfajta hamisítványok létezését? Telefonbeszélgetésünk akadozott. Az antik kronológiákkal kapcsolatos megjegyzéseim egyszer már nagy vitát generáltak. [7] Akkor azt kifogásoltam, hogy az egyiptomiaknál, görögöknél és babiloniaknál mindig akkor lehet felismerni a hibás kronológiát, ha hirtelen az ok és a hatás között űr tátong. Elképzelhető vajon ez a kora középkorban is? Lehetséges, hogy a hamisítás évszázadokkal későbbi realizálása - amelyet az „anticipációval”* lehetne magyarázni - egyszerűen csak abból ered, hogy a hamisítás és az általa elért eredmény megszületése között egyáltalán nem teltek el évszázadok, csupán egy hibás, netán hamis kronológia választja el a kettőt egymástól?

Az ókorral ellentétben ez a gondolat a középkorban jól ellenőrizhető lenne - végül is létezik a keresztény időszámítás, lapozőrizhető lenne - végül is létezik a keresztény időszámítás, lapoz ben a régi Julianus-féléhez képest tíz nappal korrigálták. Ekkor elhatároztam, hogy utánaszámolok a gergelyi változtatásnak.


*Anticipáció: anticipál - idő előtt megtesz, illetve felhasznál valamit.
Több hétig vesződtem vele. Nem a számolás nehézsége miatt, hanem mert túl kézenfekvőnek tűnt, hogy a gergelyi javítás helytelen, s így ezt gyorsan el is vetettem. Gergely pápa korában ugyanis nem 10, hanem 12, sőt, inkább 13 napot kellett volna átugomi ahhoz, hogy - elvben - a naptár és a csillagászat ismét harmóniába kerüljön. De nem: a szentatya csak tíznapos ugrást írt elő - mégis egyezett és egyezik (!) a csillagok állása a naptár képével. Ez legalábbis különös. Ettől fogva már nem tudtam megszabadulni e problémától.

Merthogy ez esetben két-három napnyi különbségnek is óriási jelentősége van. Hiszen minden egyes, a Gergely által helyesbített nap kb. 133 naptári évnek felel meg, ennyi ideig tart ugyanis, amíg a Julianus-féle naptár a nem tökéletes átváltás miatt egy nappal lemarad a csillagászati év mögött. Ezen a helyen az olvasónak ezt még nem kell megértenie, mert később részletesebben visszatérünk erre a kérdésre, de annyi bizonyos, hogy a lehetséges következtetések már most döbbenetesek és világosak.

Ha Julius Caesar és XIII. Gergely között, azaz Kr. e. 45 és Kr. u. 1582 között az előbbi által megalkotott naptár nem 12,7, hanem csak 10 nappal maradt volna le a csillagászatilag helyes idő mögött, akkor a két naptárreformer között lévő 1627 év 2,7-szer 128, azaz kb. 345 évvel kevesebb lenne. Még ha a bizonytalansági intervallumot beleszámoljuk, akkor is azt találjuk, hogy az indokoltnál 256-384 év közötti értékkel többet számolunk történelmünkben!

Amikor e beláthatatlan következményeket ígérő felfedezésre rájöttem, érthető módon szédülés fogott el. Újra és újra számoltam, forgattam a csillagászati könyveket, a naptárral foglalkozó és egyéb szakirodalmat. Azonkívül elkezdtem a két naptárhelyesbítés közötti időszak történelmét tanulmányozni, azaz a Caesar és XIII. Gergely közötti időket ebből a szempontból kutatni, célom pedig egyértelmű volt: megtalálni, mely pontokon ingatható meg a kérdéses periódus.

Gaius Julius Caesarral kezdtem. Kételkednem kellene az ő utódaiban, a római császárok korában? Hiszen ez az időszak láfejezetten homogénnek tűnik. Csak a birodalom bukása után - amelyet általában 476-ra teszünk - válik lyukacsossá a nyugati történelem folyamata. Keleten, Bizáncban, a császárok sora minden zűrzavartól függetlenül 1204-ig, sőt 1453-ig rendben folytatódik, még akkor is, miután Bizáncból Isztambul lett. Elvben tehát kétségeim nem leltek táptalajt.

 Csakhogy már az első vizsgálódás is hozott néhány érdekes eredményt, holott az sem aprólékos, sem átfogó nem volt. 
 • „A VTI. században egyszer csak kihunyt a bizánci irodalom.
Már nem írtak többet, nem építettek többet.” [8]
 • „Nem tehető semmiféle valamennyire is biztos állítás a bizánci 
 építészettel kapcsolatban 610 és 850 között.” [9]
 • „Görögországban 580 körül kezdődött a sötét időszak.[...] Az 
 egyik ásató (H. A. Thompson) az athéni Agorán beszél egy 
 »periódusról, amelynek során majdnem kihaltak az emberek, 
 amíg a terület a X. században újra be nem népesült«.” [10]
 • „A »sötét évszázadokként jelölt korszak - 600 és 800 között - 
 legszembeötlőbb mulasztása a történelmi tradíció elhanyagolása. E korszakból önálló történelmi művek egyáltalán nem maradtak fenn.” [11]

 Más kutatók, mint Frank Thiefi, ,sötét századoknak” nevezik a Justinianus utáni korszakot 565-től 741-ig [12]
Nyugaton a Meroving-korszak a krónikákat és a régészeti leleteket tekintve hovatovább értékelhetetlen. Gyermek-vagy „árnyékkirályai”,mindenekelőtt II. és III. Dagobert emlékei mintha nem is léteznének [13]: a „hivatalos” genealógia sokáig - 1655-ig
 - egyszerűen I. Dagoberttől (639) III. Dagobertig (715) ugrál [i4]; mialatt Reinhard Schneidemek  „katasztrofális forrásszegénységről” kell beszélnie a kb. 600 és 750 közötti időszakban. [15] Jobb híján néhány ásatási leletre korlátozódik az időszak, ám a föld felett gyakorlatilag semmiféle maradványt nem találtak. Pierre Riché így adja vissza a VII. századdal kapcsolatosan megfogalmazott uralkodó véleményt: „Az állam és intézményei, valamint az egész kultúra teljes hanyatláson megy át.” [16] Wilhelm Wattenbach Károlyról és koráról írott fejezetét sóhajtozva kezdi: ,/í sötétség hosszú idejevan mögöttünk. Csak csekély és szegényes bizonyítékokkal rendelkezünk.” [17]

643-ig egyetlen homályos történelmi forrás marad, az ún. „Fredegar”, miután a krónikák néhány évtizedre teljesen megszakadnak, „amiért is az ember a VII. század második felét »a középkori történelem legsötétebb korszakaihoz« számítja”. [18]

A pápák sora ugyan megbízhatónak tűnik, ettől függetlenül a Szentszék hajlékából sem árad fény a VII. század sötét éjszakájában, „egyetlen szűkszavú forrásaként” a „Pápák könyve” említendő, igen kevés bejegyzésével. [19]

És maga Itália? ,/l legsötétebb évszázadok közbenelsősorban a longobárdok adták az ország hőseit, fejedelmeket, érsekeket, történetírókat, költőket, s végül a szabad köztársaságokat.” [20]

Mindenütt ugyanaz: átláthatadan, teljesen áthatolhatatlan sötétség. Ugyanez érvényes a skandinávokra, akiknek sagái és királyi listái épp ezekről az évszázadokról hallgatnak.

 Hanem bizony, amikor Nagy Károly 771-ben átveszi a hatalmat, hirtelen lön világosság.
„Nagy Károly megjelenése villámfényhez hasonlítható, amely az éjszakából előbukkanva egy ideig megvilágítja a földet, hogy aztán újra éjszakát hagyjon maga után. ” [21]

„Mint egy különleges jelenség a legsötétebb éjszakában, úgy jelenik meg hirtelen a IX. század irodalma. Nemcsak az egyháziak, hanem a világiak is írtak könyveket, ami évszázadok óta nem fordult elő, és évszázadokig nem fog újra előfordulni. ” [22]

Károly „Naphoz hasonló” fényében minden világosan szem előtt van, az európai történelem minden gáncsoskodó kritika ellenére fenséges, és annak számít ma is. Újra minden szokatlanul biztos, minden ideális, minden tiszta. Csak a kutatás véli tudni, mily vékony a földréteg, amely e hatalmas császárt hordozza: „Károly történelmi alakjának túlzott nagysága [...] mindig azt idézi, hogy a vékony forrásbázist agyonstrapálják, vagy egészen el is felejtik.” [23] Az ő idejére is érvényes szörnyű forrásszegénység,éppen az agrárvilág történetével kapcsolatosan”. [24]
 Károly után a hatalmas hódítások árán összekalapált birodalom meginog. Félelmetesen gyorsan hunynak la a Karoling-kez- deményezések fénycsóvái, hogy egy új, „sötét periódusban”, egy valódi  yjaeculum obscurumban, történelmünk egyik legrejtélyesebb periódusában”aludjanak ki véglegesen. [25] A 823 utáni korszakról szólaltassuk meg ismét Ferdinand Gregoroviust, a római középkori történelem legjobb ismerőjét: „Róma ebben az időben olyan mély sötétségbe borult, hogy a város története csak a birodalommal összefüggő események alapján következtethető vissza.” [26]

Harald Zimmermann a majdnem áthatolhatatlan sötétséget, a maga ,jötét évszázadait” kissé későbbre, 850 és 950 közé helyezte. [27] Ez az a száz év, amely Ernst Adam számára ,jötét évszázadnak"tűnt a német építészetben. [28] Erwin Panofeky még rá is tesz, ,^ötét időszak a »sötét középkoron belül«”  ezt a nevet adta neld [29], és siránkozott a 877 után következő korszakról, hogy kiesett, „terméketlenül, mint a VII. század”. [30]


1. kép
N
agy Károly

STUKKÓFIGURÁJA, Müstair, IX. vagy XII. század [31]

Más kutatók csatlakoztak Baroniushoz, aki már 1603-ban úgy beszélt a X. századról, mint sötét időszakról. „Az írók hiánya miatt” jutott erre a véleményre. [32]

De nemcsak az írók hiányoznak. Johannes Fried szerint az emberek éppen hogy csak vegetálnak, alig van ruhájuk, büdös lakóhelyként római romokat használnak, aládúcolt kunyhókban, sőt, földbe vájt bányaházakban laknak, világítóforrás és fűtőanyag szinte alig kerül hajlékukba. [33] Az uralkodó álnokság, hazugság és csalás, szitkozódás és mészárlás miatt Rudolph Wahl úgy érezte magát Kr. u. 900-ban, mintha a legvadabb homéroszi időkbe tévedt volna. [34]

„A keresztény üdvösségtan lényegéből, a megváltásmítoszból és etikájából a X. század embereinek többsége még alig értett valamit. Néhány egyházi szokás ismét a pogány idők kísérteteire emlékeztet.” [35]

Végül Wemer Goez az egész Ottó-korszakot (919-1024) „sötét évszázadnak” nevezi. [36] Ha a Karoling-uralkodók kezdeményeztek is valamit, azok e szánalmas időkben maradéktalanul feledésbe merültek.

Csak ez után a sötétség után halad Európa megint energikusan előre, Goez véleményével ellentétben 1000-től. A különböző országokban számos templom épül, az irodalmi alkotások követhetetlen ritmusban szaporodnak, minden művészet virágzik, a skolasztika fejlődik, a történetírás egyre újabb és jobb műveket produkál. A zsidó történelemkutatás, amely Európában kb. 600-tól egészen a X. századig „dark ages”-ró'l beszél [37], most újra bőséges anyagot talál zsidó közösségekről, kereskedelmi és egyéb tevékenységekről.

A további út egészen a reneszánsz és a barokk korig mondhatni kikövezett, habár nem mindig szép, de kellőképp világos ahhoz, hogy követni lehessen egészen az 1582-es gergelyi naptárreformig. Egyébként csak a naptárreform után alakul ki a ma már magától értetődő „középkor” fogalom. 1688-ban Christoph Cellarius megírja „História medii aevi” című művét, amely a 306-tól 1453-ig terjedő időszakot taglalja [38], és három részre osztja az ókori, középkori és újkori történelmet. [39] „Zavaros konstrukció, sebtében ácsolt szükséghíd, hogy az ókortól eljussunk az újkorig.” [40]

 Ma a „középkor” fogalmat már az egyik középkorkutató is „tiszta értelmetlenségnek” nevezi. [41]
Ezzel világossá vált, hogy ha egy korszakot keményen ki kell vallatni, akkor ez csakis az 500 és 1000 közötti időszak lehet, vagyis a kora középkor. Éppen itt kell rejtőzködnie a mi „uchróniánknak”, hogy modern szóval éljünk. Szó szerint ez azt jelenti: „a nem évek”, egy „soha”, és analógia az utópia szóra, ami azt jelenti: „nem hely, semmi”. [41] Az ilyen különösen hangzó uchróniák széles mezőt képeznek, amely ugyanúgy magába foglalja a történelmi részletezéseket és a bolsevista történelemhamisításokat, mint minden lehetséges vázlatot [43^ amelyek közül tán Alexander Demandt kifejezése - „A meg nem történt történelem” - jellemzi a legjobban a korai középkort. Úgy tűnik azonban, hogy az uchróniák a tudományokban is tanyát vertek, ha egy középkorkutató arra a következtetésre jut, hogy a X. század kevés forrása „folytonosan »megtréfálja a XX. század tudósaid”. [44] A kora középkor időszakát tehát, időt és energiát nem sajnálva, az inkvizíciót idéző kínvallatásnak vetjük alá. Az eredmények időről időre megjelentek az „Előidő - Koraidő - Jelenidő” című folyóiratban 1991 januárjától (1995-től „Időugrások” cím alatt). A kutatásban prof. dr. Hans-Ulrich Niemitz és Angelika Müller vett részt közvetlenül, mindketten Berlinből, valamint Manfred Zeller Erlangenből. Rajtuk kívül be-bekapcsoló- dott prof. Dres. Gunnar Heinsohn Brémából, valamint a berlini Christian Blöss és Uwe Topper.

Az eddig megjelent munkák minden olyan néppel foglalkoznak, amelyek a keresztény naptárat használják. Ebből több kerekedik Iá, mint amennyit az ember az első pillanatban várna. Az természetes, hogy elsősorban a nyugati és keleti keresztény világot térképeztük fel Izlandtól Szicíliáig és Örményországig, ám betekintettünk a hittérítők megjelenése előtti időszakokba is, sőt, nem álltuk meg, hogy tovább tekintsünk: a zsidó szórványok és az arab-perzsa világ, a sztyeppei népek a Fekete-és a Kaszpi-ten- gertől északra, a kaukázusi népek és az elő-ázsiai területek, beleértve Indiát is. Ilyen messzire érnek a nyugati naptárból kihúzott szinkronizmusok. Még Kína is összeláncolta magát a nyugati történelemmel egy csata által, melyet 751-ben vívott Szamarkand-nál az arabok ellen. Ezen érintkezések miatt minden javasolt naptárkorrektúrának olyan eredményt kell hoznia, amely az egész régi világ számára kompatibilis megoldást kínál.

Röviden és tömören fogalmazva,  1991 januárjától a
 KÖVETKEZŐ ELMÉLETET KÉPVISELEM: AZ EURÓPAI HISTÓRIÁBAN A VII.,  A VIII.  ÉS A IX.  SZÁZAD MESTERSÉGESEN KITALÁLT IDŐSZAKOT KÉPEZ. NEM TARTALMAZ VALÓSÁGOS TÖRTÉNELMET, PÓTLÁS NÉLKÜL KI KELL HÚZNI, ÉS AZ ELŐTTE ÉS UTÁNA LÉVŐ IDŐSZAKOT KÖZVETLENÜL, VAGY NÉMI KIIGAZÍTÁSSAL ÖSSZE KELL KÖTNI.

A kérdéses intervallumot a jelenlegi tudásom alapján pontosan be tudom határolni: a fiktív, kitalált időszak 614 szeptemberétől 911 augusztusáig tart. Am egy ilyen precíz állítást csak további kutatások fényében lehet megerősíteni vagy megváltoztatni. Vagyis a kérdés nyitva marad, hogy a két időhatárt közvetlenül össze lehet-e vonni, vagy eltelt közöttük néhány évnyi idő, amelyet váltakozva töltöttek meg a VII., illetve a X. század eseményeivel, már amennyire ránk hagyták ezen időszak korrekt krónikáját.

Jól észrevehető, hogy csak az Európára érvényes időszakról beszéltem. Ugyanakkor a világ más részein esetleg más időszakok a kitaláltak, Perzsia története például olyannyira össze van kötve a bizáncival, hogy a perzsáktól „levonandó” intervallum időben eltolódik. Valószínűleg ez a helyzet Kínával is, amelynek Tang-dioasztiája majdnem pontosan a kérdéses időben - 618-tól 907-ig - uralkodott, márpedig regnálásuk régészetileg viszonylag jól alátámasztható.


Célok és akadályok

Egy ilyen fontos elméletet természetesen nem lehet gyorsan sem kifejleszteni, sem bemutatni. Ezért e könyvben a sötét középkor több „fikcióját” is megismertetjük az olvasóval, s így több fejezetben tálaljuk a különböző problémaköröket. Az egyik oldalon a fennmaradt építményekről és tárgyakról, valamint régészeti leletekről esik szó, amelyek kormeghatározását nem tekintem végérvényesnek. Ezzel az evidenciával állíthatóak szembe a krónikák és másfajta okmányok adatai - mindez ellentmondások sorát szüli. Ellentmondások azonban nem csupán a régészeti leletek és az okmányok között feszülnek, de még ez utóbbiak között is. Nem véletlen, hogy a középkorkutatás régóta bevonta a legkomolyabb szaktudományokat, a paleográfiát és a diplomatikát*, hogy pontosan kiderítse, mi az, amit ránk hagyományoztak az ősök, és mit hamisítványszerűen vagy hamisításszerűen - ez a szójáték a továbbiakban szerepet fog játszani -, ami egyben rámutat a helyzet tarthatatlanságára.

Régészeti leletek sorát mutatjuk be Izlandtól Indiáig, amelyek megkérdőjelezik jelenlegi időszámításunkat, majd megnézzük, milyen hatással voltak egymásra a középkori hatalom hordozói, vagyis az uralkodó vallások vezetői és a világi uralkodók.

Persze, mindezt annak rendelve alá, hogy kiderítsük: miért tartalmazhatnak történelemkönyveink kb. három évszázaddal többet a történelemből? Számításból, butaságból, hanyagságból, csalásból ered-e a história mesterséges felduzzasztása? Egyáltalán: ki tehet arról, hogy történelmünk hosszabb lett?

E kötet első része azzal a villámfénnyel foglalkozik, amely Gregoroviusnál olyan drámai módon kettészakítja a középkorra telepedő sötétséget. A fénycsóva Nagy Károly és a Karoling-bi- rodalom volna: elvben ezt az időszakot kellene békén hagynunk, s másutt keresni az időbetoldást, hiszen míg előtte és utána kevés a kézzelfogható bizonyíték, addig a hatalmas Frank Birodalom korszaka dúskál az emlékekben, ezáltal szilárdan ellent kellene állnia kihúzási szándékainknak.

Miután Nagy Károly életének kezdő-és végpontjai  (742?, meghalt  814)  a fikciógyanús intervallum közepén találhatók, ő ennek a történelmi „visszanyírásnak” az első és legprominensebb áldozata. Márpedig én nem kevesebbet vezetek le és állítok, minthogy Ő A BIRODALMÁVAL EGYÜTT CSUPÁN A KÉPZELET SZÜLÖTTE, tehát Károly és a Karoling-reneszánsz sohasem LÉTEZETT.


* Diplomatika (gör.): oklevéltan, célja a régi oklevelek, államokiratok valódiságának megállapítása.
A cáfolandó anyag hatalmas, ugyanakkor a korral foglalkozó számtalan szakember is több ponton helyezkedik szembe egymással. Ezen elvi ellentmondásokat sem egyeztetni, sem feloldani nem áll szándékomban - viszont az állítások ellehetetlenítése mindkét oldalon lehetséges. Erre törekszem, midőn kifejtem tézisemet.

Hogy kissé megdöbbentő megállapításommal barátibb viszonyt köthessen az elképedt vagy felháborodott olvasó - nos, ehhez nem tudom, elegendően vastag-e ez a könyv. Ugyanakkor lapjain oly bőséges tényzuhatag zúdul az érdeklődő nyakába, amely különféle összehasonlításokon és igazán aprólékos vizsgálatokon alapszik, hogy olykor magam is úgy érzem: egyszerűbben és érthetőbben is meg lehetne magyarázni ezt a kérdéskört.

Persze, nem vagyunk egyformák. Tisztában vagyok azzal, hogy világok választják el egymástól azokat, akik egyetlen találó példából megértik az új történelemképet, és azokat, akik megannyi levezetés után is megingathatatlanul kitartanak jelenlegi történelemszemléletük mellett.

Egy, az atomfizikából kölcsönvett fogalommal élve, szükségünk van a „kritikus tömegre”, mielőtt láncreakció jöhetne létre. E könyv első előfutára egy jelentéktelen, provokatív című, 134 oldalas füzet volt: „Fiktív Károly, akit Nagy Károlynak hívnak”, amely 1992 közepén jelent meg, a vájtfülűeket és a szkeptikusokat megszólítva, azok közül azonban egyetlen olyan emberre sem volt hatással, aki hitt a hagyományos történelemben.

Mindenekelőtt a történészek zárkóztak be elefántcsonttomya-ikba, egyetlen középkorkutatót sem érintett meg a felvetés - így máris elérkeztünk a kívülállóság problémájához. Doktori disszertációm Egon Friedell* munkásságával foglalkozik, alá kétségkívül a század kiemelkedő német kultúrtörténésze. Nos, az ő tudománya annak legszűkebb területén felülmúlhatatlanul kompetens, bármiféle részletkérdésről legyen is szó. De vajon akkor is az-e, amikor saját határainak ütközik? Gödel bebizonyította, hogy egy matematikai tétel összessége csak kívülről, egy metatézis által határolható be - s ez talán a történelmi szaktárgyakra is vonatkoztatható. Eljöhet az az idő, amikor „a tapasztalatlan kívülálló” őszinte pillantásával egy olyan megoldást ismer fel, amelyet a szakember nem vesz észre - mert a fa eltakarja szeme elől az erdőt.


*Egon Friedell (1878-1938) a filozófia doktora, színikritikus, újságíró, színész. „Az újkor története” és „Az ókor története” szerzője.
Mindazonáltal a szakemberek nem szeretnek nem ortodox tézisekkel foglalkozni. Hagyják el saját síkjukat, és keressék fel az emocionális megnyilatkozások mocsarát? Ugyan. Más kérdés, hogy az egyiptológiával, az elő-ázsiai régészettel és a történelem előtti idők kutatásával kapcsolatos tapasztalataim szerint olykor szívesen ellátogatnak a lápvidékekre is.

A középkorkutatók például majdnem a várakozásnak megfelelően reagáltak, amikor először hallottak elméletemről. Dietrich Lohrmann és Max Kemer aacheni professzorok csak gúnyt űztek gondolataimból, meg persze belőlem. Spontán módon „egy új Daniként” fedeztek fel bennem (aki nem tudná: nevezett német tudós az őskorról dolgozott ki igencsak feltűnő elméleteket), kutatásaim szerintük „inkább az ufológia tárgykörébe sorolhatók” és „szenzációhajhászó figyelemfelkeltést” szolgálnak. [45] Amikor már azt is rebesgették, hogy itt Tasziló herceg kedvéért „egy bajor bosszújáról van szó Nagy Károly és Aachen ellen”, lelepleződött humoreszkjük, hogy vagy soha nem olvastak bele munkámba, vagy nem akarják megérteni.

A könyv második elődje 1994-ben „Élt egyáltalán Nagy Károly?” címmel látott napvilágot, de csak a berlini „taz” egy recenziója tette ismertté. [46] Igaz, ezután a média felkapta a provokatív elméletet, így már a középkorral foglalkozó szakemberek sem legyintgethettek - kénytelenek lettek a problémát komolyan kezelő nézeteiket megosztani a közvéleménnyel.

1996. január 12-én a Baden-Baden-i rádió vitát rendezett középkorkutatók és a szerző között. [47] Két Karoling-szakértő, Rudolf Schieffer professzor, a „Monumenta Germaniae Historica” elnöke és Friedrich Prinz professzor védte az érvényes elmélet bástyáit. Mindkét esetben világosan kiderült, hogy a középkortudomány csakis és teljes egészében a korabeli okmányokra alapoz.

Am az olvasó nyilván nem konkrétan eme vita iránt érdeklődik, hanem a Nagy Károllyal kapcsolatos tézisről szeretne többet megtudni, hiszen eddig igencsak békében megvolt a Karoling-bi- rodalom alapítójával, aki mintegy előfutára volt az EU-nak, midőn egyesítette Németországot, Franciaországot, Olaszországot, valamint a Benelux-államokat, ezért eddig igazán „jó sajtója” volt. Milyen okból is kellene őt kitessékelnünk a történelemből?

Ezért mindjárt lépjünk is be az ő leghíresebb építményébe, hogy itt találkozzunk egy rendkívül markáns időszerűtlenséggel. (Ilyesfajta anakronizmusokat a továbbiakban tucatjával fogunk látni.) Ja, és még valami, mielőtt körbenéznénk bent. Csak egy használati utasítás: az olyan nemzeti-földrajzi megjelöléseknek, mint pl. Németország vagy Franciaország, a továbbiakban gyakran idézőjelben kellene állniuk, hiszen olyan területekről van szó, amelyek a szóban forgó évszázadok alatt észrevehetetlenül változtak Németországgá és Franciaországgá a keleti és nyugati Frank Birodalomból, igaz, ezek nem ugyanazok a territóriumok, amelyeket ma így nevezünk. A francia határok a XI. században éppenséggel egészen másként néztek ki, nyomaiban sem idézték a ma oly jól ismert „kávéskannát”. Ezen túlmenően az említett területeken nem németek, franciák vagy olaszok éltek, hanem még sokáig frankok vagy rómaiak, akik sem németül, sem franciául, sem olaszul nem beszéltek. Német és francia népről, sőt nemzetről csak a XI., illetve a XII. század óta beszélnek. Miután azonban elismert tudósok művei jelenhetnek meg ilyen címmel, mint „Németország 1056-ig”, idézőjel nélkül [48]; nem kell pápábbnak lennünk a pápánál.


Károly kupolája alatt
 No, de ha már beinvitáltuk az olvasót Károly leghíresebb épületébe, úgy illik, hogy ne várakoztassuk tovább.
Aki Aachenben keresztülmegy a halpiacon, egy puttóval találkozik, akinek nincs ideje köszönni, mert két vizet okádó hal között kínlódik naphosszat. Ha ezt követően jobbra fordulunk, akkor a Dóm udvarára jutunk. Helyben vagyunk: itt áll velünk szemben a székesegyház, rideg egy épület, csak a bejáratnál és a tetőnél „lágyul meg”, későbbi átépítéseknek köszönhetően. Magas és szigorú építmény, amelyet egy nagy és fenséges művészet emelt. A nyugati oldalon eltört egy kőcsipkés gótikus ablak, és beépítettek egy barokk portált, a hatalmas bejárati fülke viszont a Karoling-építészetből származik. Építészeiként a következőket sorolják fel: Ansegenist (vagy Ansignist) Saint-Vaudrille-ből, Odo von Metzet, Einhardot (Eginhard), vagy konkurenciaként Paulus Diaconust [49] - s nem utolsósorban magát Nagy Károlyt. [50] „Amikor a tetterős Károlynak volt ideje, nem akart a semmittevéstől ellustulni, hanem Isten szolgálatán fáradozott, úgyhogy elkezdett otthon egy templomot építeni saját terve szerint, pompásabbat, mint a rómaiak régi művei.” [51] Talán lehetne arról vitatkozni, hogy Odo építőmester az építkezést Károly „saját terve után” (Notker) vagy Károly „saját adatai alapján” (Alkuin) építette. [52]

Ám inkább kerüljünk beljebb. Áthaladunk a bejárati részen, és a tulajdonképpeni templom máris magához vonz minket. Ezért kicsit figyelmetlenül megyünk át a körfolyosón, amely összeköti a külső tizenhatszöget és a belső nyolcszöget. Az oktogonba belépve fenséges látvány tárul elénk: nyolc hatalmas oszlop, derékszögűre hajlított alapterülettel, nyolc világos ív képezi a centrumot. Az egyszerű fedőlemezek felett, amelyek csak jelzik az oszlopfőket, sötét és világos kőtömbök váltakoznak, s nyújtanak pit-toreszk”* látványt, amely inkább a román stílusú országokra, és
 - zavaros összecsengés - a román stílusú templomokra emlékeztet. A körbefutó párkányzat, amely az oszlopfőhöz hasonló egyszerűséggel határolja a földszintet, a homályban terpeszkedik.

A tekintet szó szerint felfelé vonzódik. Változó magasságú ívek nyílnak, és még magasabbaknak hatnak, mert még három ívsoron vonulnak keresztül. A szabadon álló árkádokon további két-két karcsú oszlop egyensúlyoz, amelyek fönt egészen az ívekig érnek, de nem támasztják, hanem csak felosztják azokat. Ez az építkezési forma a bizánci építészetre és a klasszikus római fürdőablakokra emlékeztet. Ez mindenesetre csak egy körszelet volt, tehát nem alul meghosszabbítva, és nem is kapott semmiféle korín

*Pittoreszk (fr.): festői 
 thoszi kompozit oszlopfőt*, amelyek minden aacheni oszlopot díszítenek, és az egyetlen plasztikus díszt képezik az épületen.
Aachen fényvezetése a kontraszton alapszik. Míg az alagsorba alig jut fény, a felső szint, az ún. magas székesegyház, jobban ki van világítva. A tulajdonképpeni fényzóna a nagy árkádok felett van; ott a nyolc ablak akadálytalanul engedi be a fényt. A nyolcadik belső ablak a gótikus kórusra** nyílik, amelyet megannyi rafinériával zseniálisan a román stílusú építményhez illesztettek, de sokkal későbbi keletkezési ideje miatt elhanyagolták.

A magas ablakoknak köszönhetően még a kupola aranymozaikjai is elég fényt kapnak, e díszítések egyébként az Apokalipszisről regélnek. Faltól falig feszülő nyolcrészes kolostorívük 14,45 méter, az átmérőnél 15,65 méter. [53] Ezek olyan hatalmas kiterjedések, amelyhez foghatót nemigen találni a román és gótikus stílusban épített épületekben. Még inkább csodálatra méltó, hogy Aachen kupoláját faragott kőkockából ívelték, és még a legkeskenyebb helyen is majdnem 1 méter - 86 cm - vastagságú. [54]

„A vártemplom oktogon boltmennyezete évszázadokon keresztül a legszélesebb és legmagasabb fa nélküli tető volt az Alpoktól északra.” [55]

„Ezzel szemben a kupolamennyezet, amely nyilvánvalóan a leggondosabban előkészített mű, a legóvatosabban kidolgozott kockakövekből áll, [...] egészen vékonyan (4 mm) fugázva.” [56]

Ma a kupola alsó részét mozaikok borítják, felső részét pedig egy védővakolat, úgyhogy a vilmosi időkben, az új mozaikok lerakásánál ellenőrizhették a kövek közötti kötést. Tehát gyanítani lehet, „hogy a kupolamennyezet nagy része mégiscsak könnyebb tufakövekből készült, s csak az eleje ikrakőből”. [58]

Itt a szemlélő megtorpan. Mert legyen az tufakő vagy jurakori ikrakő - a nyugat első nagy kő kupolamennyezete alatt állunk (mely tényt szívesen hagyják figyelmen kívül), amely az egyik legnagyobb Európában. Hogy kialakítását kellőképp méltathassuk, röviden át kell futnunk az európai építészet történetén.


*Kompozit oszlopfo: a római építészetben olyan oszlopfő, amely a ión oszlopfő volutáit a korinthoszi oszlopfő akantuszlevél díszítményei fölé alkalmazza. **Kórus: az énekkar elhelyezésére szolgáló karzat. 2. kép Építészeti anakronizmusok 
I.: az aacheni várkápolna, kb. 792-799, perspektivikus metszet a kupolával (anakronizmus a szöveg szerint), hét gyűrűmerevítő, oszlop alaprajz, ajtó bélésfal, ferde dongaboltozat. [571


Tizenkét század kupolaépítkezése
Az ókori görögökkel ellentétben a császárságkori rómaiak szerették a nagy boltozatokat és kupolákat, melyek megépítéséhez a Kr. e. I. században kifejlesztettek egy speciális technikát. Hála a hazai talajnak, különféle kövek hozzáadásával nagy fesztávolságot tudtak áthidalni. így jött létre a rómaiak ún. opus caementituma, amely nem véletlenül szolgált alapjául cement szavunknak. Az ilyen kupoláknak az az előnyük, hogy alig fejtenek ki kifelé tolóerőt, ehelyett egyszerűen - mint egy körben visszahajtott héj - a falakon és oszlopokon nyugszanak, és függőlegesen terhelik meg őket. Csak így volt lehetséges, hogy több mint 30 méter átmérőjű kupolákat (Caracalla-fürdők), sőt 43,60 méter átmérőjű kupolákat (Pantheon) építsenek, és ezek évszázadokon keresztül megmaradjanak. Hadrianus Pantheonjánál a magasság növekedésével párhuzamosan egyre könnyebb adalékanyagok kerültek a „cementhez”, végül tajtékkő és egyéb vulkanikus hányadék, ugyanúgy, mint ma a beton esetében szokás. [59]

Csak a kora reneszánsz érte el ezeknek a legszimmetrikusabb kupoláknak a nagyságát a firenzei dóm kupolájával (42 méter), sőt, az érett reneszánszban túl is szárnyalták. Ehhez azonban egy új, kéthéjas szerkezetet kellett feltalálni, amely aztán lehetővé tette a római Szent Péter-bazilika monumentális kupolájának megépítését.  (Belső átmérője csak 41,40 méter, így némileg elmarad a Pantheontól, magassága viszont háromszorosa az ókorinak: 132,5 méter.)Természetesen a régi rómaiak is készítettek faragott kőből boltozatokat, amint azt eléggé hatásosan bizonyítja a csodálatos segoviai vízvezeték, de inkább íveknél és árkádoknál használták ezt a technikát, nagyobb tetőboltozatoknál alig.

A bizánciak, akiknél talán hiányzott a megfelelő talaj, egy másik építkezési módot vettek át a római Észak-Afrikától. Spirálisan egymásba dugott és kivakolt agyagamforák csökkentették lényegesen a tető súlyát a Kr. u. II. század óta. A IV. századtól erre nyugaton karcsú agyagcsövek szolgáltak, az ún. „tubulik” (tömlők). Ezekkel fedték be 548-ban a ravennai San Vitale főkupoláját: az épület majdnem 28 méter magas, kupolája a 15,6 méteres átmérő mellett mindössze 30 centiméter vastag [61]és összehasonlíthatadanul könnyebb, mint bármely más ennyire vékony kőboltozat.


3. kép
Kupolák: Róma, Pantheon, Kr. u. I. és II. század, átmérő 43,6 m / Firenze, dóm 1357-től, kupola 1420-tól, átmérő 42 m /  Róma, PÉTER-SZÉKESEGYHÁZ 1506-tól, kupola 1588-tól, átmérő 41,4 m /


London, Szt. Pál-katedrális 1675-től, átmérő 32 m [6o]
A fantasztikus bizánci kápolna kőkockákból épített oszlopokon nyugszik, de be van falazva az átlósan lerakott téglákba. így tudták befedni 537-ben Bizáncban az Hagia Sophiát, habár középső kupolája majdnem 33 méter átmérőjű, míg az egész sokkupolás tetőboltozat egy 33x80 méternyi területet fed be. Amit ma látunk, egy 6 méterrel magasabb kupola, miután az első túl lapos volt, s már 558-ban leomlott, hogy aztán azonnal újat építsenek helyette. [62.]

Masszív kőből a bizánciak ritkán mertek íveket építeni, és akkor is csak kicsiket; a betelepített gotoknak támadt az az ötletük, hogy Teodorik síremléke fölé egy óriási monolitból formáljanak kupolát, és feltegyék a ravennai épületekre.

A bizánci birodalomban I. Justinianus (565) óta nem építettek kupolákat, a 740 körül felújított konstantinápolyi Hagia Irénét is Justinianus korából számítjuk. [63] így Aachen és a bizánci kupolák között az időbeli távolság majdnem 250 év. A római nyugaton nem építettek több hivalkodó épületet azóta, hogy a birodalom fővárosát áthelyezték a Boszporuszhoz; a templomok fölé egyébként sem építettek kupolát, hacsak nem a keresztelőkápolnák fölé. Attól függően, hogy az ún. Minerva Medica-templomot, amely a római Statione Termininél áll, közvetlenül 300-ból, a IV vagy az V. századból datáljuk-e, az aacheni építkezés és a nyugatrómai boltozatok között 350-500 év telt el.

A germán építőművészet a faépítményekből nőtt ki, eleinte egyáltalán nem ismerte a boltozatokat. Az első komolyabb épületek a nyugati gót és Spanyolország asztúriai vidékén nőttek ki a földből, igen nagy dimenziókat álmodva valósággá. [64] így teljességgel érthetetlen, hogyan szereztek erről tudomást Aachen építőmesterei, akik „csak úgy egyszerűen” emeltek egy ilyen magas, nehéz, monumentális kupolát. Mert minél magasabbra építenek egy ilyen kupolát, annál nagyobb tolóerőt kell az alatta lévő épületszerkezetnek felvennie. Márpedig az aacheni kupola több mint 30 méter magas: az irodalomban találni 30,49 métert [65], 30,65-öt [66]31,7-et [67]; más szerzők 29,5-32 méterről beszélnek. Még inkább lenyűgözhet az építők tudása, ha tudjuk, hogy ezt a kupolát egy szabályos vasfűző tartja össze.

Eszerint Aachen egy, a semmiből felbukkanó, nullából kifejlődött technikának a demonstrációja. Különös módon a kor zsenialitásának ez az egyetlen terméke: előzmény nélküli, egyszersmind követői sem akadnak. Utóbbit összefüggésbe lehetne hozni a Karoling-birodalom gyors hanyadásával - ha nem botlanánk abba a rejtélyes felvetésbe, hogy kétszáz év után miért kezdik elölről az építészek az egészet, s húznak fel boltozatokat egy már kétszáz évvel korábban megismert technikával.

Erről mind beszélünk a továbbiakban - s egyben haladjunk is: máris megérkeztünk a burgundi Toumusba. A Saint-Philibert- templom előcsarnokában a II. évezred első évtizedeiben először mind a három hajó fölé emeltek boltozatot, ha egyre kisebbeket is, ugyanakkor még nem merték a nehéz falakat ablaknyílásokkal gyengíteni. [68] „Azzal, hogy minden hajó fölé boltozatot emeltek, Toumus templomának előcsarnoka a legrégibb boltozatos fennmaradt hosszú épület Eszak-Európában. Csak néhány évtizeddel később jelenik meg a tetőboltozat a nagy épületeknél is.” [69]

Nagy épületek alatt először is a köln-deutzi Alt-St.-Heribertet értjük. [70] Az egykori, 1020-ban épült templomnak ovális külső keresztmetszete volt, de belülről olyannak hatott, mint egy nyolcszög fülkékkel. Akárcsak Aachenben, itt is találni egy nyugati épületet a bejárati falmélyedéssel együtt, amely fölé magas boltozatot emeltek, és egy csodálatos belső kupolával rekonstruálták, amelynek belső átmérője kb. 18 méter. Miután azonban ennél a többször teljesen átépített templomnál hiányoznak az építészetrégészeti bizonyítékok, hagyjuk figyelmen kívül, és forduljunk a speyeri dóm felé, amelyet 1025-ben emeltek. „A tágas oldalhajókat keresztboltozatok* kötik össze. Speyer az első nyugati nagy méretű építmény, amelynél boltozatot használtak: ez olyan újítás, amelynek következményei beláthatatlanok.” [71]

 Minket egyelőre nem ez a boltozat érdekel, hanem csak a hajókeresztezés**. 15 métert fog át, és a leghosszabb épülettől szá 

* Keresztboltozat: két egymást derékszögben metsző dongaboltozat áthatásából keletkező, négy boltsüvegből álló, négy sarkán pillérekre támaszkodó boltozat.
**A középkori templomok elrendezése a régi bazilikákét követte: a szentélyhez vezető főhajó, és mellette jobbról-balról egy-egy (néha két-két) mellékhajó. Időnként, hogy a templom kereszt alakú legyen, a hosszhajó és a szentély közé kereszthajót is illesztettek.



mítva 50,15 méter magas. Ezen a helyen Aachent először szárnyalják túl - 1100-ban, azaz több mint 300 év után. Szerkezeti szempontból úgy, mint Aachen esetében, kolostor-vagy hajlított kupoláról van szó, amelyet nem kerekítettek ki, hanem fiókboltozatokból* állítottak össze. [72.]

Tehát egy sor okunk van arra, hogy az aacheni dóm lenyűgözzön, ugyanakkor meglehetősen kétségbeejtő gondolatokra sarkalljon. Miként lehet az, hogy egy épület stílusában és építési technikájában mindenféle előzmény nélkül, csak úgy kinőjön a földből, miközben se közelben, se távolban nem húznak fel hozzá hasonlót, s még jó ideig nem is fognak. Hogyan tudtak Aachenben „a semmiből” egy rendkívül magas kupolát emelni kőből, megfékezni a tolóerőt, hogy aztán ugyanezzel a technikával hosszú időn át ne hozzanak létre semmit, sőt, a korabeli építkezéseknél olyan szinten dolgozzanak, ami már-már egy újrakezdésre emlékeztet?!

Talán a Karoling-időknek és a „Karoling-reneszánsznak” nem volt közvetlen szellemi kapcsolata a következő korszakokkal, habár állítólag megtermékenyítette egész Európát?

Ezen a helyen megszakítjuk körsétánkat az aacheni dómban, bár még gyakran visszatérünk ehhez a csodálatos és elcsodálkoz-tató épülethez. Mert nemcsak e központi anakronizmus maradt fenn királyi kupolája alakjában, hanem több mint két tucat időbeli összevisszaság, amelyek a kupolával egyaránt a Karoling-hi- rodalom és Nagy Károly létezése ellen tanúskodnak. Márpedig ha nemcsak a Karoling-építészet, de a frank császári eszme, és az ehhez kapcsolódó időszak legfontosabb bizonyítéka kiesik, akkor alighanem megtaláltuk a legfontosabb érvet elméletem mellett.

További vizsgálódásaink során kiderül, hogy több ehhez hasonló időbeli ellentmondás található. A következőkben olyan példákat mutatunk be, amelyek szemléltetik és bizonyítják, hogy a Károly-időszak nemcsak kitalált és mesterséges, de egyenesen meghatározott célok miatt került be a történelembe.

*Fiókos dongaboltozat: a hálós boltozat gerincei (bordái) által határolt boltozatelem, a főboltozatba metsződő, alárendelt dongaboltozat, melyet a vállvonal fölé nyúló nyílás (ajtó, ablak) kiváltására, a falfelületre merőlegesen alkalmaztak.

A tétel maga csak sok hasonló példa után válik hihetővé, épp ezért nemsokára hosszú időutazásra invitálom az érdeklődőket, akiktől ugyanakkor nem várom el, hogy ennek minden egyes pillanatában odaadóan vegyenek részt - ezért e bevezető rövid vázlatával szeretném csillapítani a kíváncsiságot.

 E gondolat jegyében az aacheni várkápolna után röviden ismerkedjünk meg annak állítólagos építtetőjével is. Károly értékelése egykor és most

A mögöttünk hagyott évszázad történészei körében Károly a legnagyobb bizalmat élvezte és élvezi: „Nagy Károlyban a Frank Birodalom és a Karoling-dinasztia elérte csúcsát, egy olyan csúcsot, amelyre a következő századok nyugati népei és királyai mint példaképükre tekintettek. Nemcsak azért, mert Nagy Károly mint földesúr és államférfi, házának és törzsének legkiemelkedőbb képviselője volt, hanem mert általa teljesítették be a múlt századok törekvéseit a legmagasztosabban, és általa kapta az évezred a legmélyebb hatásokat.” [73]

Vagy: „ Károly reformjainak hála, a középkor lerövidült, így az újkor előbb kezdődhetett,és a nyugat emberei több évszázadnyi kemény utat takaríthattak meg.” [74]

Még több pátosszal írt róla Victor Hugo a múlt században: „Tízszázadon keresztül ragyog felénk Nagy Károly alakja, aki kétszeresen halhatatlanul távozott ebből a világból. »Magnus et sanctus«, nagy és szent, ezek a legmagasztosabb melléknevek, amelyekkel ég és föld egy emberi főt megkoronázhat.” [75]

A történelem statisztikája szerint egyáltalán nem természetes, hogy egy történelmi személyiséget a későbbi megfigyelők ugyanúgy tisztelnek, mint saját kortársai és közvetlen utóvilága. Habár Károly esetében az összértékelésen belül a súlyok valószínűleg eltolódnak, ám az értékelés - és ezt fontos megjegyezni - majdnem 1200 év óta változatlan.

Még a koronázás előtt, 799-ben Károly eposzt írt közeli barátjának és „vejének”, Angilbertnek, amelyben anakronisztikusan korán összefoglal mindent, amit később császárként elmondhatott magáról: „Európa világítótornya”; „Győző és diadalmas, aki a föld minden királya fölött áll”; „világ feje-,Európa csúcsa; Európa atyja-,a legjobb atya; hős”; „a mi Augustusunk”. [76] Károly lelki segítője, Alkuin, „a püspökök püspökének” nevezte más kortársak „a Bölcsnek”. [78] Ezt a kivételes előnevet, hogy „Nagy”, már életében megkapta [79]vagy nem sokkal azután, 840 körül. I80] Egy generációval később Notker Balbulus Károly császárt már „mítoszoktól körülvett uralkodóként” ünnepelte. [81] Egy olyan kivételes történész számára, mint Leopold v. Ranke - 1884-ben írt világtörténetében - „a világtörténelem mozgatórugója” volt [82.], a „világ megváltoztatója” [83], és két kontinens pátriárkája, „aki megalapította” az emberiség történelmének kezdeteivel való kapcsolatainkat. [84]

Ehhez az értékeléshez az utolsó száz év kutatásának semmiféle hozzáfűznivalója nem volt; ma Josef Fleckenstein „a világ megváltójáról” beszél. [85]

Lehet-e a világ fejét, a „nyugat atyját” [86], akit 1965-ben az Európa Tanács „Páter Europae”-nak kiáltott ki [87], aki a középkor igazi és tulajdonképpeni „alapítójának” számít [88], egyszerűen egy nem létező személynek, fikciónak kikiáltani?


A források helyzetéről - négy minta

Maradjunk először a forrásoknál. Károly kivételes alakja, úgy tűnik, maga a két lábon járó bizonyíték. Életrajzírója, Einhard, évtizedekig élt az udvarában, és volt ideje arra, hogy postumus bemutassa őt. Ebben ő jelentősen eltért „az eddig a középkorban a szentek életének uralkodó megformálásától” azzal, hogy a római típusú életrajzokat újra életre keltette. [89] A császár tetteiről rajta kívül a „Birodalmi Évkönyvek” tudósítanak, valamint 70 évvel Károly halála után egy St. Gallen-i szerzetes, bizonyos Dadogós Notker. Ő már majdnem úgy ír a dicsőített mondaalakbeli császárról, mint az utána következő kutatók [90]: „egyetlen, rőfnyi, Károlyt dicsőítő ének”. [91] Notker 912-ben hal meg, éppen azon századok végén, amelyeket fiktívnek tartok.

A későbbi korokban, mindenekelőtt 1100 és a XIV század között egyre újabb és újabb anyagok kerültek a francia, német és északi Károly-eposzokba. Még ha nem is számítjuk hozzá a 117 sagát, amely köré fonódik [92]olyan sok anyag áll rendelkezésünkre a nyugat első császáráról, hogy még egy óriási, ötkötetes monográfia sem tudta kimeríteni a meglévő forrásokat róla, koráról és utóéletéről. [93]

Eszerint biográfiájában aligha találunk bármi kivetnivalót. Am igen fura következtetésekre jutunk, ha kritikus szemmel vizsgáljuk meg életének négy legfontosabb állomását.


A születés
Születésének helye és ideje ismeretlen. Tucatnyi település vitatkozik azon, melyiké a megtiszteltetés, hogy Károlyt magáénak tudhassa. Én például egy időben tíz kilométernyire laktam egyszerre két „születési helytől”, a gautingi Reismühlétől és a majdnem szomszédos Karlsburg maradványaitól (mindkettő Würmtalban fekszik). Rajtuk kívül rivalizál még: a Wirmnál lévő Aachen, a ma Belgiumban lévő Heristal, Ingelheim, az éppúgy belga Jupille, a Mainnál fekvő Karlstadt, Lüttich, a bajor Oberzeismering, Quierzy, Saint-Denis és Worms. [94] A Belga Tudományos Akadémia már 1861-ben elismerte, nem biztos, hogy Lüttich a születési hely, igaz, ugyanez a többi vélt helyszínről is elmondható. [95] Bizonyos Károly-életrajzírók azóta nem teszik le a garast egyetlen születési hely mellett sem [96]; ma már csak az egészen megrögzött Károly-hívek biztosak teljesen abban, hogy Károly „Bertrada várában” született a Prüm melletti Mürlenbachban. [97]

Születése napjaként viszonylagos egyöntetűséggel április 2-át jelölik meg [98], noha születési éve 742, 743 és 747 között ingadozik. Tudvalévő, hogy képtelenség horoszkópot készíteni, ha nem tudják a napszakot, napot, évet vagy helyet. Habár Károly esetében a sötétben tapogatózunk, az asztrológusok számára „születési adatai [...] kifogástalanul rendelkezésre állnak”. És így természetesen megerősíthetik Károly kivételes helyzetét: „Nehezen találhat az ember tipikusabb horoszkópot egy ennyire a középpontban álló ember számára.” [99] Mi azonban megállapíthatjuk, hogy a visszamenőleg kimondott, és előre beteljesült prófécia nem a XX. század találmánya.

Konkrét születési év hiányában az is titok marad, hogy szülei, Pippin és Bertrada a nemzés pillanatában házasok voltak-e. A házasságon kívüli születés elmélete már a XIX. század végén megdőlni látszott [ioo], és ma lényegtelennek számít [101], mégis néhány tudós számára valószínű [102], vagy még biztos is. [103]

Károly ősei is ködbe vesznek, habár még életében elkészítették a „keresztény középkor első uralkodójának családfáját”. A kutatók régóta megegyeznek abban, hogy a családfa törzse „egy fantáziadús konstrukció, amely az uralkodóház magasabb tiszteletére zálogtárgyakat kapcsol össze régi írott forrásokból, tetszés szerint”. [104] Károly anyja, Bertrada, nem feltétlenül volt az idősebbik Bertrada és laoni Heribert (Charibert) lánya [105], hanem lehetséges, hogy breton hercegnő volt, vagy magyar, esetleg a bizánci császári ház tagja. [106] Mint ahogy a feltételezett Meroving-vér még Károly ereiben sem mutatható ki világosan. [107] Ámbátor maga II. Pius, a humanista pápa hitt bizánci származásában [108], számítsuk mindezeket az elképzeléseket a mondák és mítoszok zűrzavaros vadonához, amelyből aztán oly fé-nyességesen tünedezik elő Nagy Károly alakja. Végül, de nem utolsósorban tisztáznunk kellene, kitől kapta Károly a szent prepúciumot, amelyet ő továbbadott, és amelyet ma is tisztelettel öveznek a Szent Péter-székesegyházban. [109]

Sokkal terhelőbb hősünkre nézvést, hogy Einhard teljesen ártatlanul elmeséli nekünk: sem magától a császártól, sem a császári udvarban nem tudott meg semmit Károly születéséről, gyermekkoráról és fiatalságáról - így a huszonnyolcadik életéve előtti korszak teljes homályban marad előtte. [110] Tekintve hosszú és mély személyes kapcsolatát Károllyal és a császári családdal, az életrajzíró ezen fejtegetése egyszerűen nevetséges; mindamellett kiolvashatjuk belőle azt a szándékot, hogy a hős születését - az antik hősök analógiájára - misztikus sötétbe szeretné burkolni.

Természetesen a középkorkutatás majdnem minden ilyen problémás esetben, mint a hősök születése, kész magyarázattal szolgál: nem feltétlenül adják vissza a valóságot, hogy ne kelljen az utókort zavarba ejteni. Ez magától értetődően a házasság előtti születés „kényszerítő” következtetésére is érvényes - pontosabban: éppen arra. Csakhogy több homályos pont együttes jelenléte - változó születési dátum, zavar az esküvő időpontjával kapcsolatban, anyjának tisztázatlan személyazonossága - nem feltétlenül képez szilárd alapot egy történelmi személy életírásában.


Az egyeduralkodás
A következő sötét fátyol eltakarja mindazon körülményeket, amelyeknek köszönhetően Károly az összes frank uralkodója lett. Ifjabb Pippin mindkét fiát, Karit és Karlmannt is királlyá kenette fel. Együtt kerültek a trónra, és 768-ban megosztották egymás között a birodalmat. Nemsokára, 771-ben, meghalt Karlmann, Károly pedig egyeduralkodóvá vált. De milyen jog szerint?

A frank jog alapján Károlynak nem volt kizárólagos joga az uralkodásra: Gerberga királynő, azaz Karlmann özvegye és fiai egyenjogú várományosai voltak a trónnak, vagyis Károly mellett uralkodhattak volna, [m] Ennek ellenére Károly egyszer csak minden frankok királyaként áll előttünk. „Tökéletes, hidegvérrel létrehozott állambirodalmat” sikerült teremtenie. [112.] Einhard [113] és a „Birodalmi Évkönyvek” [114] elbagatellizálják eme témakört, miközben a történészek minden keresztények Károlyát ma-chiavellistaként festik meg. Állítólag Károly a bajorokkal, a lon-gobárdokkal és a pápai kúriával szövetkezett bátyja ellen, akinek a birodalom déli része jutott. A 23 éves Karlmann így inkább azt választotta, hogy gyorsan meghalt, vagy nemesebben fogalmazva: „Az ég beleavatkozott a dolgok folyásába.” [115] Erre Károly sajátosan mond köszönetét szövetségeseinek: kitagadja longobárd feleségét, megtámadja és legyőzi apósát, Desideriust, és letaszítja trónjáról unokaöccsét és sógorát, Tasziló bajor herceget [116J majd mindkettőt „életfogytiglan” bünteti: egyiket száműzte [irj\ a másikat kolostori fogságba küldte.


A császárrá koronázás
Életének legnagyobb eseménye, a császárrá koronázás, bár számunkra elválaszthatatlanul összekapcsolódott a 800-as évvel, az „Évkönyvekben” a 801-es év alatt szerepel. A történészeket mindenesetre még ma is legfeljebb az, az egyébként hatásvadász kérdés foglalkoztatja: akarta-e Károly, hogy megkoronázzák, vagy mint ahogy a „Birodalmi Évkönyvek” írják, túl szerény volt ahhoz, hogy egy pápa meglepje a koronával? [118] Születtek válaszok: „ezzel a meglepetéselmélet valószínűleg megdől” [ii9j, vagy: „semmi kétség nem lehet afelől, hogy az egész esemény Károly teljes beleegyezésével történt”. [12.0] Carlrichard Brühl 1962-ben egy viszonylag meggyőző elméletet állít fel. Szerinte Károlyt mint ótestamentumi előképet, háromszor kenték fel: 754-ben, 768-ban és 771-ben. Először valószínűleg 781 előtt koronázták meg, sejthetően 768-ban. Fiával együtt újra megkoronázták 781-ben, ezt mellékkoronázásként jelölik. Eszerint 800-ban ugyancsak mellékkoronázása volt, mialatt fiát, Károlyt királlyá koronázták és felkenték. Ezt a kettős koronázást karácsony napján megtervezték és előkészítették; nem volt azonban megtervezve a rómaiak helyeslő felkiáltása, amelyről a pápa gondoskodott:  „Nem a koronázás tette császárrá Károlyt, hanem a római hangos tetszésnyilvánítás.[...] A karácsonyi esemény 800-ban ezzel válik számunkra »császárrá kikiáltássá egy valódi és egy mellékkoronázás alkalmával« [...] Ezért tévedés Károly »császárrá koronázásáról beszélni.” [121]

A különféle források alapján igazán kényes ez a megközelítés, korántsem olyan határozott, mint Widukind von Corveyé, aki bebizonyította, hogy Nagy Ottót nem Rómában koronázták császárrá, hanem hadserege kiáltotta ki Lechfeldnél. [12a] Ezzel szemben Carlrichard Brühl érvrendszere több helyen megkérdőjelezhető [123], hiszen az a minimum, hogy belássa: Károly állítólagos első koronázásáról egyetlen szó sem maradt fenn.

Einhard ugyanakkor túlzásba viszi Károly állítólagos alázatát azzal, hogy a Károly életrajzához írott előszavában csak a királyról ír, a császárról nem, habár Einhard a „császárrá koronázás” időpontjában már tíz éve az udvarban él. [124] Az életrajzíró egyáltalán nem beszél koronázásról vagy felkenésről, hanem csupán „a császári cím elfogadását” említi kétszer is. [125] Még zavarbaejtőbb, hogy a császári kancellária berkeiben sem terjedt el különösebben gyorsan a „császárrá koronázás”. Még 801. március 4-én is állítottak ki okmányt, amelyen a királyi korszak címe van feltüntetve [126], és „csak fél évvel a koronázás után olvasható az új megjelölés az egyik okmányon”. [127]

Ennyire huszadrangú lenne ez az esemény Károly közvetlen környezetének megítélése szerint, amelyet Ignaz von Döllinger „a következő évtized legfontosabb napjának” nevez? [128] Legkésőbb egy nyilvánvalóan nehézkes kormányzás ébredése után léphetett volna be „Karolus serenissimus augustus” császárként kortársai köztudatába, és mindenekelőtt az utókoréba. Ám még ez sem történt meg. A szakemberek ehhez képest arra a végeredményre jutnak, amely legalábbis fejbekólintó: „Az írnokok túlnyomórészt ismerték (a császárrá koronázás) tényét.” [129]

Magyarán évszázadokon keresztül a szellem (a butaság) képviselőinek akadt egy kisebbsége, amely egyszerűen nem vett tudomást a császári címről. Ezekhez tartozott pl. Andreas von Bergamo történész (IX. század), Bonizo von Sutri (XI. század), Gerhohs von Reichersberg (XI. század), vagy maga a híres Nikolaus von Kues (Cusanus) a XV századból. Számára a császárság I. Ottóval kezdődik. [130] Ez a nagy tudós és kardinális bizonyos mértékig objektívnak számít, hiszen a pápaság ellen érvelt
 - az egyházi „konstantini hamisítvány” felfedezésénél -, bár a pápákat támogatja is. Cusanus tévedett volna? Lehet, de akkor I. Miksa császár is, költséges innsbrucki síremlékének tervezésénél. Annak felirata szerint ugyanis Nagy Károly nem császári ősatyái és elődei között foglal helyet, hanem, mint Artus király, a „hősök” közé soroltatott. [131]

Még az a banálisnak tűnő kérdés sem válaszolható meg egyértelműen, hogy mikor történt az első koronázás a frankoknál. A kutatók egy része Nagy Károly mellett száll síkra, Carlrichard Brühl megkísérli, hogy már Károly apja, az ifjabb Pippin korában is - 7 51 táján - valószínűsítse a frank koronázási szokást, miközben olyan kutatók, mint pl. Kari Hauck, bizonyítottnak tartják, hogy az első koronázás már Chlodvig korában, tehát a kora IV században megtörtént. [132] A részletek mindenesetre erősen vitatottak. Most akkor Pippin, Nagy Károly vagy csak Nagy Ottó (936) óta él a koronázási szokás, hogy aztán a XI. és a XII. században teljesen elterjedjen? [133] Ifjabb Pippin idejében, 751-ben megtörtént-e az első felkenés, szokásosak voltak-e az ismételt felkenések a frankoknál, miközben Bizánc nem ismerte ezt a szertartást [134], és a francia királyok is csupán a XII. században szoktak rá a szent kenőolaj kultuszára. [135] Mikor térdel a király vagy a császár „korona alá”, mikor beszélhetünk megkoronázásról, ennek megerősítéséről, mikor mellékkoronázásról? Éppen azokat a ceremóniákat felejtették el, amelyek az állam számára a legfontosabbak...


A halál
Ahogy ez már hozzátartozik egy hasonló nagyságú emberhez - így tudósít Einhard - halála előtt félelmetesen megszaporodtak a gonosz jelek. [136] Egy másik legenda, mely szerint azután érte őt utol a halál, midőn kiesett kezéből a szent lándzsa [137], csak példa a róla szóló mondakör hatalmas átmérőjére. A kereszténység legnagyobb uralkodója, az egyesített Európa ura, akinek ragyogása elsápasztja Bizáncét, és több mint egy évezreden át világít, 814. január 28-án hal meg. Meghal az az uralkodó, aki már a kortársak számára is „Európa világítótornya” volt. Ám aki ezek után azt várja, hogy Európa legnagyobb szabású temetésére kerítenek sort, az alaposan téved. Einhard megemlékezése szerint a császár még halála napján elhelyeztetett az aacheni várkápolnában.

Az ember hallja és csodálkozik: hét óra leforgása alatt az első frank császárt elföldelik, mint egy pestises holttestet; senki, aki nem időzik éppen Aachenben, nem pillant a halott arcába, még fia és trónkövetője, Lajos sem (aki egyébként csupán 30 nappal később érkezik). A nagy sietségben még Károly kívánságát sem veszik figyelembe, hogy Saint-Denisben temessék el apja mellé; elmennek emellett, vagy félreértik. [138] Önhatalmúlag Károlynak azt a tilalmát sem tartják be, hogy templomban temessenek, amiről pedig korábban az aacheni (809) és a mainzi (813) „konzíliumon” határoztak. [139]

Ám van itt valami, ami még kacifántosabb. Habár Einhard olyan sírhelyről beszél, amelyet aranyozott ívek, arckép és felirat díszít, úgy tűnik, senki sem lép „Európa atyjának” sírjához, mert az olyan gyorsan feledésbe merül, hogy a pestissel kapcsolatos gyanakvás akár újfent teret kaphatna. Állítólag a normannoktól való félelem okán álcázzák olyan jól a sírt, hogy még békésebb időkben sem lehetett megtalálni. Csak III. Ottónak jut eszébe majd’ 200 évvel később, hogy megkeresse Károly sírját, s oly átütő sikerrel jár, hogy 1000-ben éjszakánként többször is felnyitja. Károly legfőbb rajongója ugyan gondoskodott a csodálatos módon megmaradt holttestről - az orra hegyét pótolja egy aranyból készítettel -, mégsem hagyta ránk, hol található a sírhely.

Ezért a Károly-tiszteletben tőle lépésnyivel le nem maradó Barbarossa Frigyes 1165-ben újfent „kénytelen” keresgélni egy sort, majd ismét sikerrel járva megtalálja a sírt, amit a holttest ex-humáltatása követ. Ugyanebben az évben, december 29-én egy ellenpápával elvégezteti a szentté avatást, igaz, ezt követően valahogy ismét sikerül homályba borítani azt az információt, hogy az immáron szentként tisztelt uralkodót hová is földelték vissza, némiképp fékezve az iránta tanúsítandó tisztelet hullámait. Jóllehet ekkor már sem a normannoktól, sem a magyaroktól nem kellett félni, a lokalizálás titkosítása oly tökéletesen sikerült, hogy az aacheni várkápolna ismerői között a mai napig folyik a vita arról, hol is található a kripta vagy a sír valójában. Emellett még egy magasított sírt is terveztek az ülő helyzetben bebalzsamozott császár számára [140], mintha a frankok ismerték volna az azonnali mumifikálást, amely hét óra alatt elvégezhető - jóllehet az ókori egyiptomiaknak ugyanehhez hetven nap kellett...

Ennek ellenére mégis bizonyosnak tűnik, hogy 1215 óta egy 1,92 méter magas férfi földi maradványai nyugszanak Karlsschreinben. [141] Igaz, az 1988-as mérések szerint a megmaradt csontokból egy 1,82-es férfira következtethetünk. [141] S hogy mekkora lehetett Nagy Károly? Feltűnően kicsi lábai lehettek, hiszen Einhard [143] szerint Károly magassága saját mértékével mérve 7 láb volt...

A sírnak ez az újbóli eltűnése annál is különösebbnek tűnhet, ha az ismereteket összevetjük I. Ottó halálával (973) és sírhelyének történetével. „Bár a (magdeburgi) székesegyházban Ottó tűzvésszel kárt tett 1207-ben, majd azt nemsokára leromboltatta, hogy egy modem épületnek helyet adjon, és így a császári építmény közel 800 év óta nem létezik, a császári sírt mégis mindig nagy becsben tartották.” [144]


Összegzés
Ez a négy példa kétségtelenül világossá teszi, hogy „a mi” Károlyunkat csak nagy fáradsággal lehet kihámozni egy buja legendabozótból, amely nem utolsósorban azért tudott ily áthatolhatat-lanná válni, mert olyan űröket próbál befedni az életrajzban, amelyeknek elvben nem szabadna előfordulniuk egy ilyen központi figura esetében. A négy példa, és a korábban a kupolával kapcsolatban bemutatott anakronizmus több különböző problémát vet fel.

A mondák sok születési helyet említenek, a konkrét hely ugyanakkor a ránk maradt források szerint bizonytalan, ezért legendák szövődhettek köré. Hogy ez a hanyag krónikások vagy a céltudatos információhiány számlájára írható, megválaszolatlan kérdés marad, mindezt pedig tetézi, hogy a középkorban az oly nagy jelentőségű vér szerinti leszármazás szintén meghatározhatatlan.

Persze egy hiányzó születési adat, mint olyan, még nem ok arra, hogy megkérdőjelezzük egy ős létezését. Különben Barbarossa Frigyest is „kihúzhatnánk” a listáról: „A későbbi császár kora ifjúságáról és gyermekkoráról egyáltalán nem tudunk semmit. Még a születési dátuma sem -  egészen a kor tipikus jelenségének megfelelően,  amely figyelmen kívül hagyja a születés időpontját - ismert pontosan, bizonyos valószínűséggel leginkább 1122

decemberére tehető.” [ 145]
 Ám határozhatunk másképp, ha maga az alak tűnik hamisnak.
 Nagy Károly hiányzó születési dátuma arra utalhat, hogy a hamisítások korszakában éppenséggel semmi érdeklődést nem mutattak a születési dátumok iránt; így nézve egy hamisítvány származhat éppenséggel Barbarossa idejéből is.

Különös hatalomátvétele nem utal anarchikus királyságra, igaz, 
 másra sem - ennél pontosabbat aligha olvashatunk ki a kevés 
 fennmaradt forrásból.

"A császárrá koronázás” ellen olyan mértékben szól a túl kevés dokumentum, hogy a kettő kölcsönösen hiteltelenné teszi egymást.

A hiányzó sír egy egyébként nagyon jól megmaradt templomban azt jelzi, hogy a régészeti leletet nem lehet összhangba hozni a krónikákkal Károly sírjának 1165-ig, tehát 350 éven át tartó elfeledett tisztelete vagy azt mutatja, hogy a ránk maradt iratok egy egészen más aspektusba helyezik Károly tiszteletét, vagy azt, hogy császárságának mindenhatósága ellenére korábban nem uralkodott Károly-kultusz, s ezt Aachen sem kívánta felvirágoztatni. Ami azt sugallja, a város önként lemondott arról, hogy Ká-roly-zarándokhellyé váljék, mely lemondás persze egyben igen súlyos ellentmondás is.

A túl korai (vagy túl késői)  kupola kérdéskörét megvizsgálva kézenfekvő, hogy vagy a művészettörténet látja helytelenül a kupola technikai fejlődését, vagy a művészettörténetnek kell megcáfolni az aacheni várkápolna ránk maradt kormeghatározását. Maradna egy harmadik lehetőség is: vagy a ránk maradt dátum fikció az építtetővel egyetemben, vagy hamis a művészettörténeti felfogás a kupolák és boltozatok építéséről. Mivel azonban az architektonikus fejlődés törvényszerűségeit épületek ezrei bizonyítják, a harmadik lehetőség második állítását kizárhatjuk.
 E körülmények csak növelik a gyanakvást Nagy Károly iránt - s mi tagadás, a következő fejezetekben ezt az érzést nem áll módunkban elfojtani.



NAGY KÁROLY A KITALÁLT URALKODÓ

A császárok császára

Forduljunk tehát Károly, az ember felé, aki a szuperlatívuszok szokatlan sorát egyesíti. Először is önmagában jelenségnek számított a Frank Birodalomban, mégpedig hatalmasnak, a szó szoros és átvitt értelmében is. Termetre majdnem két méter magas óriás, alakja széles, teste erős; ereje akár a medvéé, egy kézzel is felemeli a felfegyverzett embert [146], és négy patkót szétmorzsol a kezében. [147] A látszólag nehézkes kolosszus az udvar legjobb úszója és ragyogó lovas [148], még a leginkább szánalomra méltó lovakon is. Mindamellett fáradhatatlanul ül a nyeregben: akkora utat tett meg életében, mintha háromszor vágtázta volna körbe a Földet az Egyenlítő mentén. [149] Ha kellett éjjel és nappal lovagolt, alvás nélkül, Itáliától a Rajnáig, és onnan a Pireneusokig. [150] „Ehhez hasonlót Európában Napóleon előtt nem lehetett látni.” [151]

Ez a kitartás a családjában sem volt rendkívüli: mivel annyira szerette a lányait, sem a házasság miatt nem akarta őket elveszíteni, sem a jelenlétüket nem akarta hiányolni, ezért elkísérhették, pontosabban el kellett őt kísérniük minden egyes útjára; 802-től 810-ig még a fehér elefántját is magával vitte, melynek neve Abul Abbas volt. [152.] A házassági tilalom természetesen csak a lányaira terjedt ki, önmagára nem. Ágyékának ereje elegendő volt arra, hogy legalább 19 utódot nemzzen 10 asszonnyal, akik közül négy mégiscsak a felesége volt: Desiderata (770-771) a gyorsan eltaszított longobárd királylány, Hildegard (771-783, 9 gyermek) az alamán herceg unokája, Fastrada (783-796, 2 gyermek) a frank grófkisasszony, és az alamán Liutgard (796-800). Rudolf Pörtner 1964-ben még hozzátett egy ötödiket: „a frank nemesi hölgyet”, Himiltrudot (1 gyermek), akit Károly valószínűleg még Desiderata előtt tett boldoggá. [153] Hogy is mondják ezt szépen? „Nagy igénye volt a nők szerelmére.” [154]

Mindenesetre feltűnő, hogy még a királynők nevei is csak foszlányokban maradtak ránk. így például a longobárd királylány neve nyilvánvalóan feledésre van ítélve: „Néhány krónikás Desideratának nevezi őt, mások Ermengardénak vagy Bertradénak” [155]; egy utolsó végül csak így említi: „N., Desiderius longobárd király lánya.” [156]

Emellett még egy nevet felejt el Einhard: Fastrada halála és Liutgard oltár elé vezetése között eltelt gyászhónapok során született Károlynak egy lánya, akinek anyját most sem ismerjük. [157] A mi császárunk késő öregségéig tetterős és nemzőképes maradt: 58 éves özvegyként négy ágyasa volt, és még vérfertőzés gyanújába is keveredett, azzal, hogy testvére, Gisela szülte Rolandot, a későbbi lovagot. [158] A XIX. század végén már csak három ágyasát ismerték Adallind, Gerswinda és Regina személyében, tőlük öt gyermeke született [159], így összes gyermekének száma 19. Feleségei mellett még öt-hat ágyast tudunk megnevezni: Adelinda, Amodru, Gervinda, a már ötödik feleségként is számba vett Himiltrud, Madelgard és Reina [160] - de további variánsokat nevez meg Siegfried Rösch. [161]

Amikor „háremet” tartott, már kiválasztotta Aachent mint állandó székhelyet - hovatovább megelőzve sokkal későbbi korok császárait. A választásban meghatározók lehettek a meleg források, amelyek elviselhetővé tették torokfájását; emellett podagrá-ja ugyanúgy gondoskodást kívánt, mint potenciája.

Károly élete meglehetősen strapásnak tűnik: kormányzásának 46 éve alatt csak kettő során nem viselt háborút [162.], de a csatatéren kívül is állandóan tevékeny volt. Aachenben minden éjszaka négyszer-ötször felkelt I163], hogy környezetét ellenőrizze. Notker szerint embereinek szállása palotája körül úgy volt megépítve, hogy erkélyének rácsán keresztül mindent megfigyelhetett. [164] így rajtakapta udvari krónikását, Einhardot a „Fensterln”-nek nevezett fazetta mellett, amelyet egyébként a XII. században találtak fel. [165]

Ez az igyekezet, hogy mindenható, mindenütt jelenlévő és mindentudólegyen, jól illik lelkivilágához és törekvéseihez, amelyek ugyanolyan monumentálisak voltak, mint fizikuma. Einhard szerint mintapéldánya volt a tisztességnek, szelídségnek, jóságnak, szerénységnek, akiből áradt a felebaráti szeretet. [166] Egy későbbi életrajzíró így foglalja össze a középkori értékelést: „Károly - ebben a kortársak egyetértenek - elegendő bölcsességgel [...], okossággal [...], éleseszűséggel [...], körültekintéssel [...] és áttekiütéssel [...] rendelkezett ahhoz, hogy mindig a szükséges döntést hozza meg.” [167]

 Ezen idézet vezet át minket egy másik területre, amelyen szintén magával ragadhat bennünket Károly nagysága. Az ideális jogász

Folytassuk a jogászKárollyal. Valamennyi, uralma alatt álló nép jogait „megállapíttatta és leíratta”. [168] Hogy ez a tevékenység csak a leírásra korlátozódott, vagy valódi törvényhozótevékenység volt-e, vita tárgya. [169] Károly teljesen átdolgoztatta a száli *és a ripuár**, azaz mindkét frank jogot [170], azonkívül a római aqui-taniait és a burgundit is. [171] Pierre Riché szerint „átdolgoztatta a  Lex Salicát, a Lex Alamannorumot, a Lex Baiuvariorumot. A Lex Saxonumot és a Lex Frisionumotpedig kodifikálta.” [172]

Ma mindenesetre kétlik, hogy ezek az írott néptörvények a gyakorlatban valamikor is használatosak voltak [173] - ami azért talán szöget üthet az ember fejébe. Ezenkívül a kánonokban*** futólag törvényhozóként is említik - ez olyan szokás, amely 898-ban kihalt [174], mindamellett I. és II. Ottó újra ápolta. [175] Károly 112törvényt hozott [176], plusz számtalan rendelkezést - és ezt nemcsak a generalistajogával élve tette, hanem ugyanolyan mértékben a részletekért bolonduló pedánsindíttatásával is: „ő még azt is megtiltotta, hogy a szőlőszemekre szüretkor a kádakba lábbal lépjenek.” [177]

Ez a részletekhez való ragaszkodás, ez a „mikrofília” egy stratégikusan és történelmileg gondolkodó embernél, aki több, mint 1 200 000 négyzetkilométer (a mai Németország területe 357 000 négyzetkilométer), és talán tízmillió alattvaló felett uralkodott [178], mindig meghökkentette a kutatókat: „Károly utópikus törvényhozásához tartozik, hogy egy olyan nép számára, amely sem írni, sem olvasni nem tudott, latin törvényekkel a legkisebb részleteket is elő kívánta írni.” [179]


*Száli frankok: a frankok egyik törzse, a Kr. u. III. században a Rajna bal partján tűntek fel.

**Ripuári vagyis part melléki frankok: a Közép-Rajna két partjára települtek, főhelyük Köln volt.

***Kdnon (gör.): ami mértékül, mintául, szabályul szolgál; vallásban egyházi jogszabályok összessége.
Ugyanezen szerző e helyen felteszi a kérdést, hogy Károly 400 grófjának legalább egy része tudott-e olvasni, és értette annyira németül, hogy Károly szigorú utasításait regisztrálhassa. Braunfels számára az a legfurcsább, hogy Károly az egyik kánonban („de villis”) minden uradalom számára ugyanazt a patikakertet írta elő ugyanazzal aló latinul megnevezett növénnyel. [180] Am ez már csak „Károly signuma* volt, hogy mindenhol a használható normákra törekedett”. [181]

A jogász Károly ezenkívül meghonosította a német jogban az ülnök és az államügyész hivatalát is [182], valamint a megrovási eljárást és az inkvizíciós bizonyítékot [183]; azonkívül valószínűleg a vészbíróság, a választófejedelmi testület [184] és a grófsági alkotmány intézménye is tőle ered. [185] Nem csoda, ha életrajzírója, Rudolph Wahl minden pátosz nélkül népkirályként írja le, aki bárhol is tartózkodott, a jogról beszélt, és emellett mindig hibamentesen igazságosvolt. [186] Hogy nem okozott számára problémát keresztényként egy rabszolgatartó társadalom élén állni [187], ezt ellentmondásként soha nem varrták a nyakába. Mégis, Gerhard Herm kritikusan megjegyezi, hogy „a rendőrállam lehe-lete” terjedt szét, amikor minden csak félig felnőtt alattvaló kötelezően feleskettetett az uralkodóra, és az esküszegőt fel kellett jelenteni. [188]

Két dolgot itt mindenképpen meg kell jegyeznünk. Ami a jogügyet illeti, elgondolkodtatóan kevés az eredeti anyag: „Még a Karoling-korszakból is csak szórványos forrásleletek vannak. Ez példásan bizonyítható a kánonok műfajában.” [189] A kritikus megfigyelők gyakran állapítják meg, hogy egy-egy károlyi intézkedés olyan, mint a „meleg víz feltalálása”, így például az ülnökök intézményének felállítása egyáltalán nem tekinthető „radikális újítás”-nak. [190]

A Károlyról alkotott összkép egyébiránt kétségtelen hasonlatosságot mutat közte és Salamon király között. Salamon szó szerint „a béke”, a bölcsesség és az igazságosság fejedelme, a hárem-úr, a lóbolond, a nagy harcos, népének támogatója... Hozzá rendelődik közvetlenül Károly, mert tudósai körében - akárcsak Salamon apját -, őt is Dávidnak nevezték. „A (frank) nép, amelyet ez a felkent király vezetett, kiválasztott nép volt, Izrael egy új népe. [...] A Karoling-királyok és a római egyház közötti összhangot az Ószövetség zsidó népe és Isten közötti összhanghoz hasonlítják.” [191]


*Signum (lat.): jelvény, különösen a római sereg tábori jelvénye.
A zsidósággal való párhuzamok még el is mélyülnek. Isten meghosszabbít egy napot, hogy Károly segíthessen lovagjának, Rolandnak - mint egykor Józsua Gileádban. [192.]

Elsősorban Franciaországban sokáig hittek Károly trójai származásábanis. Talán az ún. Fredegar találta ki ezt, alá első frank királynak a trójai Priamoszt tartja. Ahogyan a továbbiakban megtudjuk, valószínűleg Abbo von Fleury, és szerzetese, Aimon keltette életre ezt a tradíciót 1000-ben. Széles körben elfogadták, és csak 1714-ben rombolta szét Nicolas Fréret [193], habár ezt a trójai vonalat még 1863-ban is megpróbálják „tudományosan” megmenteni. [194]

A középkorkutatók még mindig vitatkoznak arról, hány autentikus Károly törvényeiből, mennyi született később, de merő tiszteletből neki tulajdonították. így merült fel például az a lehetőség, hogy a „Lex Salica” és a „Lex Ripuaria” ugyanúgy hamisítvány, mint Károly „Admonitio generalis”-a 789-ből, valamint a diedenhofeni kánonok (805); vita folyik Károly első kánonjának valódiságáról és a konzíliumról a „de clericorum percusoribus” kánonnal együtt is. [195] Ráadásul az egyébként is hamisítványokkal megfertőzött középkor Károly és utódainak idejében valóságos melegágya volt a „műremekek” gyártásának: „A IX. század joggal számít »a nagy hamisítványok idejének«. [...] Ajoghamisítványok idejéből, a 850 körüli időkből néhány nagyon jól bizonyított kontroverzia* létezik a dokumentumok valódiságával kapcsolatban.” [196]


*Kontroverzia (lat.): szembefordulás, ellenkező oldalra fordulás.
Az etnológustól a germanistáig

Végtelen „részlethóbortja” ellenére Károly még a jogászkodással sem merítette ki óriási energiatartalékait, hatással volt még számos további szellemi tevékenységre is. így bizonyára ő volt az első európai, aki néprajzkutatókénttevékenykedett, mert gyűjttette és leíratta a népnyelvű és arra érdemes régi dalokat. [197] Sajnos fia és utódja, Lajos újra megsemmisíttetett mindent, így vagy megerősíthetjük Einhard tudósítását, vagy megcáfolhatjuk; a „felbecsülhetetlen veszteség” kifejezés talán kétféleképpen is értelmezhető. [198] Ennek ellenére találékony elmék hozzáfogtak [199], hogy ezen elveszett kézirat dalait újra megörökítsék...

A néprajzkutatót éppúgy mítoszkutatónakis nevezhetnék, mert Károly gyűjteményébe beletartoztak a régi hősi énekek is. Milyen kár, hogy senki sem tudja, mikor és miként veszett el ez az anyag. [2.00]

Rendező és gyűjtögető tevékenysége a nyelvészek közé is besorolta őt. Ugyanúgy gondja volt a régi hagyományra, mint az élőre: „Károly az egész elvadult latin nyelvet és írást tisztíttatta és csiszoltatta.” [201]

Az írás csiszolása alatt a Meroving dőlt betűs írás és a Karoling-kisbetűs írás közötti átmenet értendő. Henri Pirenne (1936) szerint Alkuin és az ír írnokok ezt az írást felső megbízásból fejlesztették ki. [202] Később abból indultak ki, hogy nem Károly, és nem angolszász elő-és vele gondolkodója, Alkuin találta ki, hanem mindkettő támogatta. [203] Ma hozzáteszik, hogy a károlyi oktatási reform nagyon tudatosan „egy új egységes írást (szolgált), amellyel az érvényes szövegeket le kellett írni”. [204]

Emellett mégsem fogadható el, hogy a Karoling-kisbetűk már az előKaroling-korszakban megjelennek: „A VII. században Eszak-Franciaországban feltaláltak egy új írást, amely a dőlt betűsből eredt, és ez ment át egy elegáns és erőteljes írásmódba. Ez a »minuszkula«* írás egy 669-es kódexben jelenik meg Luxeuilben (Haute-Saone), egy St. Colombanus által 590-ben alapított kolostorban, és javítva »a Missale githicumban« és a lekcionáriumban.” [205]


*Minuszkula (lat.): a majuszkulák ellentéte, vagyis a kisbetű
Vijon próbából már száz évvel előbb kifejlesztették a kisbetűs írást, vagy talán a három kódexet tévedésből datálták előbbre?
 Nagy Károly kancelláriája érthetetlen módon megvetette a Karoling-minuszkulát; okmányai ezért a nehezen olvasható Meroving kurzív írással készültek. A királyi-császári kancellária csak a késő IX. században, míg a pápai csupán a XI. században vezette be az okmányok írásánál a minuszkulát. [206]
 A latin nyelv újraébredésemáig tartó siker, és ezt is Károly, az ófilológus javára írják. Hogy ez a felvirágzás a Károly után következő században zátonyra futott, és új lendületre volt később szüksége, túl ritkán vizsgálják meg az irodalomban. [207] Nyilvánvalóan elegendő bizonyíték az, hogy a latin, mint az európai tudósok nyelve ezen század elejéig fennmaradt.
 Servatius Lupus abbé Ferriéres-ből (kb. 805-862 után) egyik jelentős „képviselője a Karoling-reneszánsznak” „tipikus humanista tulajdonságokkal” [208], „egy ember, aki antik szövegeket éleseszűséggel hasonlít össze és javít, és rokona a mai modem nyelvésznek” [209], és alá anakronisztikus módon azon fáradozott, hogy az antik szövegeket kezébe vegye. [210] Károlyt a latin nyelvhasználat kezdeményezőjeként ünnepelte, de már fia, Lajos alatt sírhatott a latin nyelv leáldozása miatt. [211] Valóban a latin nyelv teljesen „elvadult”, s csak a Stauff-reneszánszban élte újra virágkorát, amikor a nyelvet úgy sajátítják el, mint a klasszikus korok alatt. A középkori latin irodalom ezen harmadik, fontos periódusa csak 1066 után kezdődik, és Kari Langosch „tökéletesnek” nevezi. [212] Nemsokára „megdöbbentő méreteket” öltött elterjedése. [213] Hogy a közép-latinul írt irodalom a XIII. században Franz Brunhölzl szerint „egy éppenséggel ugrásszerű produkciónövekedést” él meg, majd a XV században eléri „bizonyára abszolút csúcspontját” [214], minket legfeljebb érintőlegesen érdekelhet.
 Az itt előadott elmélet fényében világossá válik, miért határozható meg az az időpont oly nehezen, amikor a latin nyelv megszűnt élő nyelvként funkcionálni. Az írott és a beszélt nyelv használatának szétválása kezdő időpontjaként - általában jó okkal -, a 600-700 körüli éveket nevezik meg. [2.15] Ezzel szemben azt javasolnám, hogy a 614 előtti és a 911 utáni első évtizedeket átmenetként kell megnevezni. Csak így redukálódik egy századokig tartó időszak elfogadható hosszúságú időtartamra.
 Aztán van itt még valami. A latinista Károlynak egyenrangú társa a „germanista”. Latin „parancskiadásai” ellenére hatással volt a frank irodalmi nyelv megteremtésére, és hozzáfogott, hogy megteremtse anyanyelvének nyelvtanát is. [2.16] Ezt állítólag bizonyíthatóan tényleg maga tette, mely derűs képet csupán han-gyányit árnyalja az a tény, hogy hősünk egyáltalán nem tudott írni. [217] „...az udvari emberek mind értettek a latin nyelvtani értekezésekhez, s így egyáltalán nem hihetetlen, hogy gondolt egy német nyelvtanra,még akkor is, ha még sok századnakkellett eltelnie, amíg valóban alkottak is egyet.” [218]
 Károly gazdagítani akarta a frank nyelv kifejezőkészségét, ezért lehet, hogy bevezetett - ugyanolyan romantikus, mint amilyen víziószerű elképzelés - egy német udvari nyelvet. [219] Ám hiába volt minden törekvése a nyelvtan és a szószedet összeállítására, összesen 24 teljes szó maradt ránk - bár egyesek szerint csak azért, mert Einhard „tömör stílusából valami kiesett” [220]: a hónapok és a szelek tizenkét neve. [221] Ezek közül már csak a „Homung” (február) használatos [22.2], de az is csak azért, mert a 28 napos februárnak ez az alkalmazása egy szitkozódásnak felelt meg: „fattyú, kit megrövidítettek az örökségnél” értelemben. [223] Mégis a Károly-kutatók olyan meleget éreznek a szívük körül, hogy a tizenkét ujjú kezeket is elfogadnák: „Az ember szeretné elképzelni az apát lányai és tudósai körében, aki nemcsak kincses-kamráit mutatta meg a vendégeinek, hanem a kézujjak (ostroniwint, ostsundroniés sundostroni) közötti különbséget is.” [224]


A német nyelv kezdetei
A ránk maradt iratok tanúsága szerint, azok összes hiányossága ellenére, vagy éppen emiatt, Károly szabályszerű nyelvpolitikát vezetett be. [225] Miatta küzdenek a mai nyelvészek azzal a problémával, hogy mióta lehet beszélni „német” nyelvről,illetve mióta beszélnek róla. A „theodisce” elnevezés először 786-ban bukkan fel egy pápai nuncius latin nyelvű tudósításában. [226] És már 794-ben hangsúlyozzák, hogy Isten előtt a „lingua theodis-ca” egyenrangú a héberrel, latinnal és göröggel [227], ami Karoling Ottó von Weifienburg - 870 körül - számlájára írható. [228]

Habár világos, hogy a „theodisce” jövevényszó a germánból („theudiskaz”), a „Theudo” („nép”) szóból származik, és eszerint „a néphez tartozót” jelent, a németben csak sokkal később használták; népnévként bizonyára csak 1000 körül. [229] Általában a nép nyelvét nevezték így, akár a frankot, vagy a gótot, vagy az angolszászt, és csak később kifejezetten a németet. [230]

A X. században inkább a „teutonicus” használata bizonyítható gyakrabban, és nem a „theodiscus”-é. [231] III. Notker St. Gallenből (kb. 950-1022), akit Labeónak vagy „Theotonicus”- nak hívnak, hatszor használja e szót 1000 körül Arisztotelész-for- dításaiban. Ez a szerzetes új népnyelvi szavakat alakított ki [232], mint később Martin Luther. II. Henrik késői uralkodása alatt, tehát 1024 előtt, a „teotonicus” először a király és a birodalom megnevezésére szolgál, ahol is nem a nyugati frankoktól való elhatárolódásról van szó, inkább az ottói és a nyugat-Karoling-leszármazottak különválasztásáról. [233] A jobb megértés végett megjegyzem, hogy - tételem elfogadása mellett is - a nyugati Frank Birodalomban 911—987-ig egy Karoling-vonal marad uralmon. így az az egyre ismétlődő kérdés, hogy nem élt-e mégis egy „kis” Károly, akit aztán naggyá tettek, mellékesen úgy válaszolható meg, hogy „a félig reális” Együgyű Károlyt (879-929, ur.: 898-922) tehették egy rendkívül okos és nagy Károly védőszentjévé.


A korai német irodalom
Láttuk, hogy csak a német nyelv elnevezése alighanem egy 400 éves folyamat során alakult ki. De mikor kezdtek írni ezen a nyelven? Abból indulunk ki, hogy az ő idejében az ófelnémet használata előrelendítette a Biblia és a dogmák fordítását, az imák és a hitvallás megfogalmazását. „így már jogos, hogy Károlyt »az ófelnémet irodalom tulajdonképpeni alapítójának« nevezzük.” [234]

„Európa atyjától” kiindulva, a fejlődés egyenes vágányokon, csendesen haladt előre; legalábbis a harmincas években még így látták: „A Nagy Károly halála (814) utáni század meghozta a hatalmas, általa megteremtett birodalom lassú felbomlását, és a két német birodalom, valamint Franciaország létrejöttét. A kulturális életben ennek ellenére nem sok minden változott, sem a Rajnán innen, sem túl; a költészet, olvasottság és művészet nyugodtan tovább mozgott azon apályán, amelyre Nagy Károly és az általa megbízott emberek terelték.[...] így maradt ez még az egész X. században, s tartott a XT. század közepéig.” [2.35]

Azaz ez a felfogás a folytonosságot hivatott bizonyítani. Hogy az így létrejött ófelnémet irodalom - „kb. 750-től 1050-ig” [2.36], sőt 750-től 1070-ig [2.37] - az ő nézetük szerint reménytelenül hosszú életűnek tűnik, azt mutatja, hogy ezen a téren a kritika legcsekélyebb kísérletére sem vállalkoztak a középkor vizslatói.

Pedig a valóságban a folytonosság több ponton is igen feltűnő módon szakad meg.

„Nagy Károly erős ösztönzése után, amely az első virágzáshoz vezetett, a német nyelv újra tökéletesen elnémult.Már JÁMBOR Lajos alatt (814-840) újra a szigorúbb egyházi irány került előtérbe, amely csak a megszentelt latint hagyta érvényesülni. Ebben a kulturális áramlatban, amely homlokegyenest ellenkezett a károlyi törekvésekkel, OTFRID műve és a kis alkotások a IX. század végétől anakronisztikusan hatnak, egy nagy, már elmúlt korszak megmozdulásaként, és azután az egész német irodalom újra majdnem egy egész évszázadra hallgatásra kényszerül.
 Ebből a hallgatásból az irodalmat és a nyelvet csak St. GalleniNotker ragadja ki, aki - alig 970 előtt, tehát 100 évvel Otfrid után - először mer németül írni.” [2.38]
 Szemmel láthatólag a nagy garral létrehozott német nyelven nem lehetett írni. Mert az itt megnevezett első virágzást hiába keressük, a ránk maradt kevés mű abszolúte nem fedi le a károlyi korszakot. Otfridig egy elismert lyuk tátong, utána rögtön a következő. Mert 900 után kevéssel megszakad a tiszta szövegforrások sora: „Kb. egy évszázadra a német irodalom hallgatni tűnik.” [2.39] 
 Más szerzők a csend még hosszabb fázisára utalnak. így Stein „kultúrmenetrendje” majd’ 125 évre megszűnik, mivel a 936-os évről közli: „Az ottói reneszánszban megszakad a német nyelvű irodalom (kb. 1060-ig).” [2.40]
 Karl Langosch önmagát is meglepve további negyedszázaddal növeli a generálpauzát: „900 után nem sokkal megkezdődött az űra német nyelvű irodalomban, s másfélszáz évig tartott."[241] És meg kell állapítania: „Ezt a megszakítást nem igazán lehet megérteni.” [242]

Ha ezeket a szűkös irodalmi maradványokat elhelyezzük egy időtengelyen, látszik, hogy hol tátong az űr: 880 és 1060 között. Egyidejűleg világossá válik, hogy az Eggers által feltüntetett vi-rágzási időszak Károly idejében (kb. 780-814) irodalmi művekkel egyáltalán nem bizonyítható. Tulajdonképpen csak a „Wessobranni ima” néhány sora maradt fenn.

De akkor mi történt a hat Karoling-művel? Manfred Zeller a kora német irodalomra vonatkozó gondolatmenetében már feltette azt a kérdést, hogy „vajon az időhézagot III. Notker és Williram (1065 után) között meg lehetne-e tölteni Karoling-iro- dalommal, miközben mindkét oldalon lehetségesek átfedések”? [243] - és erre pozitív választ ad. Ha azonban ez a válasz először csak az ófelnémet írások esetében pozitív, akkor a nyelvteremtő Nagy Károly, Otfrid és III. Notker Teutonicus egymást követő törekvései egybeesnek. Talán Notker Teutonicus tartja meg saját helyét, és továbbra is egy átmeneti időszakot jelöl, mivel latinul ír, de antik szövegeket fordít németre. Otfrid megkapja a közvetlenül előtte levő helyet, míg Károlynak nem marad tér.

Pillantsunk most két másik nyelvre is. Az angolszász messze állt a felnémet dialektusoktól, keletkezésének útja mégis ugyanolyan göröngyös. Korai bizonyítékai a Karoling-„Heliand” és az „Angolszász Genezis”, ezek 830 és 850 között születtek, és „impozáns színvonaluk [...] századokig utolérhetetlenné tette őket”. [244] Amit egyébként konkurencia hiányában aligha lehet csodálni.

„Ezután először az angolszász nyelvemlékek némulnak el. A nyelvtudomány csak akkor tud felállítani egy álösszeköttetést a Karoling-korszak és a nyelv sokkal későbbi fejlődése között, amikor három évszázaddal későbbújra megindulnak a források.” [245] Még 1190 körül is Albrecht von Halberstadt bocsánatot kér, „»hogy ő sem sváb, sem bajor, sem türingiai, sem frank«, hanem csak egy szász”. [246] Az igazi alnémet csak valamivel 1220 után kezdődik, tehát kb. 400 évvel később, a „Szász tükör”-rel és a „Szász világkróniká”-val. [247]

És az ófranciában is megvannak ugyanezek az üresjáratok, ha végigtekintjük fejlődését. így az első ófrancia nyelvű szöveget a Reichenaui Glossariumokból ismerjük a VIII. század végéről, az első mondatokat ezen a nyelven a 842-ből származó Strassburgi esküben találjuk. [248] Csakhogy a hosszú időszakból kb. 1050-ig csupán négy ófrancia költeményt ismerünk, míg azután „virágzás következik be sűrű egymásutánban és klasszikus ragyogásban”. [249] Véleményem szerint: a Strassburgi eskünek úgy németül, mint franciául „anticipatorikus jellege” van - azaz későbbi korból származik.

Bizonyára a nyelvkutatás nem éri el szakterülete mélyebb megértését kronológiája újabb átdolgozása nélkül. Hiszen már a kora középkori közép-latin irodalommal is problémái vannak, és ezért nekiállt a kora Ottói időszak (910-980) latin szövegeit átdatálni, vagy a kor elé, vagy amögé. így a legnépszerűbb latin költemény, a „Waltharius” Ekkehardtól 900 körül vagy „930 előtt” készült [250], egy karoling, Gerald von Tours számlájára írták, és a kora IX. századra tették, tehát egy századdal öregítették. [251] Emellett majdnem 500 versszakát nagyrészt szó szerint átvette a „Chronik von Novalese”, amelyet azonban csak 1050 után fejeztek be [252] - mintha egy 250 éves szórvány nem lenne zavaró.

A „Brockhaus” szerint az epikus-szatirikus állatköltemény, az „Ecbasis cuiusdam captivi” éppen fordítva, 1045 utánról való, mert már nem lehet összefüggésbe hozni III. Heinrichhel. [253] Az irodalomtudósoknak felesleges azon gondolkozniuk, hogy nem kell-e Zeller szerint a Karoling-idők szövegeit az ottói korba (vissza)helyezni. A „Walthariuson” kívül még érintett lehet az idősebb Notker és Tutilo, ők nagy valószínűséggel 912-ben haltak meg.

A muzsikus, festő, iparművész és építőmester Tutilót a „Trópus” terjesztőjének tekintik, amely egyfajta vallásos líra. Notker Balbulus, vagyis a „dadogós”, a latin „szekvenciák ” megteremtője, akitől kb. 40 melódia és szöveg maradt fenn. A szekvencia csak „a XII. században futotta be második fejlődési korszakát” [2541, és eszerint ő egy messzire visszanyúló példát mutat. Hasonlóan igaz ez „Gesta Caroli Magni”-jára, amely egy félig mondaszerű anekdotagyűjtemény a nagy császárról, s őt már majdnem a mítoszok világába emeli. [255] Notker műve háromszorosan előzi meg korát - nyelvileg, a Károly-mítoszok tekintetében, és Károly miatt is, hiszen ő specifikusan német tulajdon -, ami nemcsak megengedi, de egyenesen kényszerít arra, hogy a művet 100-200 évvel megfiatalítsuk. Robert Baldauf már 1903-ban, a stílus kritikáján keresztül bebizonyította, hogy Notker Balbulus (kb. 840-912) ugyanabban a kolostorban ugyanazokat a tollakat használta, mint IV Ekkehart (kb. 980-kb. 1060). Eszerint az ottói Notker Teutonicus kedvenc tanítványa írta a „Karoling” Notker Balbulus szövegeit [256], s az ő „anekdotákban gazdag történetét Nagy Károlyról (Gesta Caroli)” [257], amely ezek szerint a XI. századra tehető.


A tudós és a műértő

Ugyancsak Károly nyelvészi törekvéseiből származik az aacheni iskola és könyvtár alapítása-,mindkettő az egész birodalom előképe [258], ha hinni lehet a történetíróknak. „Komoly szándéka volt, hogy egész népét a műveltség magasabb fokára emelje, ezért mindenütt iskolákat alapított, és fáradhatatlanul gondoskodott ezek karbantartásáról és felemeléséről.” [259]

Mások „egy iskola-és oktatásreformcéltudatos lefektetéséről” és egyedülállóságáról beszélnek [260]: „Amennyire látjuk, az egész világtörténelemben egyedülálló, hogy egy sikeres hadvezér parancsba adja népének a művelődést.” [261]

De hogy valóban létezett-e udvari iskola Nagy Károly, vagy Lajos fiának idejében, azt pl. E. Lesse vagy F. Lot is vitatja. [262] 
 Ugyanúgy Károly alapította a középkori közösségeket és egyetemeketis. [263] Mindazonáltal tudjuk azt, hogy Európa első egyetemeit csak a XII. században alapították (Bologna 1119, talán Párma már 1065 [264]) - eszerint Károly kezdeményezése félbemaradt, s csak jóval később valósult meg.
 Ehhez „passzolna”, hogy a X. században az írásbeliség tekintetében hatalmas visszalépés figyelhető meg. [2.65] E fuggőhíd-perspektíva mellett - két csúcspont, amelyet szakadék választ el - egy egészen ellentétes, mégis éppolyan helytálló szemlélet az, amely az egyik fiiggőhídoszlopot megsemmisíti. Mert Károly fáradozásainak oly kevés eredménye volt, hogy az ember azt hinné, soha nem is fáradozott: „Henri Pirenne szerint a királyi »reneszánsz« a világiak teljes analfabetizmusával esik egybe.” [2.66] Ugyanezt az álláspontot képviselte Friedrich Heer is. [267]
 De maradjunk a károlyi csúcspont elképzelésénél, a felhőkbe nyúló oszlopnál, amely legalább olyan magas, mint a későbbi korszakok kultúrájának színvonala. Aachenben a legtöbb antik és kora keresztény író művét lemásolják, mindenekelőtt Boethiusét. Még ha ennek nem is vagyunk tudatában, az antik írók számos művét ismerjük kizárólag  Karoling-másolatokból, vagy sokkal gyakrabban Karoling-kéziratok későbbi másolataiként. [2.68] Nyugaton az olyan kijelentések mellett szívesen elmennek, hogy ez is csak azon másolatokból tudható, amelyeket VII. Konstantin keletrómai császár parancsára készítettek. [269] Sok antik szöveget pusztán a korai humanisták fedeztek fel a kolostorokban és más könyvtárakban történt rendszeres kutatásuk során. [270] 
 Jósé Ortega y Gasset mutat rá arra, hogy legalábbis a X. század szerzetesei egyáltalán nem másoltak antik szerzőket, így ezzel talán az egyházatyák foglalkoztak. [271] Talán az ő világi munkásságukat helyezték egy korábbi korba?

Károly írni nem tudása az egyetlen, mindenesetre majdnem hihetetlen hiba, amelyet Einhard [272] megtűr - ez kedvenc uralkodónk átfogó zsenialitásának egyik ellenpontja. Olvasni tehát tudott, vagyis, ha tanuláspszichológiailag nézzük, valószínűleg nem legaszténiában, hanem agráfiában* szenvedett. Mindenesetre őt, aki magáénak mondhatta a birodalom legnagyobb könyv-gyűjteményét [273], nemes egyszerűséggel analfabétának tarthatjuk. [274] Tehetségtelensége - bármilyen mélyreható volt is - nem akadályozta meg abban, hogy önmagát szónokká és dialektikussáképezze ki [275], vagyis az antik hét szabad művészet képviselőjévé.


*Agráfia: a betűvetés, az írás elfeledése.
Ezekhez számítják csillagászi, naptárszámítási és reformertevékenységét, tehát a helyes égi rendre is gondot viselt. Mivel ez fölelkészifeladat is, annak is tekintette magát. [276] Ebben a minőségében az év kezdetét karácsonyról húsvétra tette át [277], a nap kezdetét pedig éjfélről vecsernyére, tehát késő délutánra. [278] Ez a változás mintha visszanyúlna a régi zsidó napszámításra, mintha Károly valóban az egykori Dávid lenne, ahogyan őt várában nevezték. Vizsgálódásai egy naptárreformra vonatkozóan több csillagászati-számítási tankönyvben „csapódtak le”. [279] Csodálkozhatunk-e azon, hogy égitesttel hasonlították össze, mivel az emberek „az ő mindenütt ünnepelt, napszerű kisugárzásáról” beszéltek? [280]


A művészetek támogatója
Korai Lorenzo di Mediciként Károly költőkből, írókból és gondolkodókból teremt hatalmas szellemi kört, egyfajta tudósköztársaságot. Ami lehetséges volt a szellemi rokonok számára a reneszánsz Firenzében, az Károlynak magán a harcmezőn is sikerült:


"HadjáratainKárolynak volt ideje, hogy a szellemileg legelőkelőbbeket magához vonzza.” I281]
„Így Károly 782 körül a világ minden tájáról magához vonzza a tudományos műveltség képviselőit, és ettől kezdve szakadatlanul és állhatatosan dolgozik az antik kultúra visszaállításán, amelynek nagyszerűsége egész szellemét betöltötte.” [282]

Ezen udvari tudósok öntudata és történelmi látása oly nagy, hogy már a IX. században „a modemek századának” nevezték Nagy Károly idejét, vagyis azt a kifejezést használták, amelyet a XII. században ugyanezen értelemben. [283]

Teljes kozmopolitaként Károly nem hagyatkozik kizárólag a frankokra, előítéletek nélkül közelít az angolszászokhoz, írekhez, olaszokhoz, longobárdokhoz, nyugati gotokhoz és más nációkhoz is [284] - úgy, mint később III. Ottó [285] és mindenekelőtt II. Frigyes.

Mint a művészetek mecénása, számos művészeti irányzatot és iparművészetet támogat. Hogy ez mit jelent, csak az mérheti fel, aki ismeri a művészetek vigasztalan állapotát Károly előtt, tehát a VII. és a kora VIII. században, abban a században, „amelyben egész Európában az összes művészet, és különösen a kőszobrászat drasztikusan demonstrálja a kifejezetten plasztikus értékek teljeselcsökevényesedését”. [286]

Ez útmutatást nyújt egy új, az antiktól különböző művészet számára, amelyben „egy új embertípus, Isten képére teremtve, a keresztény humanizmus mértéke” lett. [287]

így alapíttatta meg az aacheni udvari iskoláta festők számára. Gottschalk első festményével, a „Godescalc-Evangeliáriummal” 781—783-ból azonnal fel is tör az európai csúcsra. [288] Hogy egyetlen anyagi nyomot sem találtak ebből az aacheni festőiskolából, hogy előtte és utána is csak a könyvfestészetetművelték a kolostorokban - ez a Karoling-könyvfestészet amúgy tehetséggel megalkotott műveinek ismeretében is teljességgel lényegtelen. Ugyanakkor közeli, talán túl közeli rokonsága az ottói könyvfestészettel a továbbiakban érdekelni fog bennünket.

Mellékesen az udvari iskola újjáteremtette vagy újjáélesztette a falfestészetet is, hiszen Nagy Károly - később elpusztult - aacheni és ingelheimi várait festményciklusokkal, elsősorban saját csatáit dicsőítő alkotásokkal díszíttette. Ez a majdnem kizárólagosan irodalmilag létező tradíció egy hosszabb szünet után 1000-től folytatódik a reichenaubai „Karoling”-templomban, Ottó-kor- szakbeli festményekkel. [289]

Bizonyára már a Karolingok alatt, 864 körül - tehát Károly halála után - léteztek az első, színes templomablakok. A tudomány szűkszavú utalással említi és intézi el e műfajt, egy kortárs szövegre hivatkozva [290], habár más írásos forrásokból tudjuk, hogy az első színes templomablakok 1000 körül készültek [291], és ennek következtében még inkább rendkívülinek tűnik [292], hogy a XI. században a mai értelemben vett üvegtermelést továbbra sem tartják említésre méltónak [293], valamint, hogy a legelső helyi fennmaradt üvegablakciklus az augsburgi dómé, amely a késő XI. századból származik. [294]

Féligazságként jegyezzük azért meg, hogy mindamellett van két igazi üveglelet,amelyek az augsburgi ablakoknál régebbiek: egy töredék az elzászi Weissenburgból, fejalakkal (1050 körül), továbbá egy régészeti lelet Larschból, amelyet a IX. századra tesznek, mivel egy Karoling-építkezéshez közel találták, habár „szemléletében, stílusában és technikájában” az augsburgi ablakokkal „messzemenő összhangban” áll. [295] őszintén szólva másoknál a IX. és X. század között ingadozik ez utóbbi kormeghatározása. [296] A források és leletek reális megvizsgálása után csak az állapítható meg, hogy az ún. Karoling-üvegfestészet ezen alkotást körülbelül százötven esztendővel előzte volna meg.

Ugyanez igaz az Aachenben elefántcsont-faragók, bronzöntők, aranykovácsok és kővágók számára betelepített műhelyekre is. Az ő munkáik „néha soha többé el nem ért tökéletességet” mutatnak. [297] Bizony, az aacheni bronzöntők csodálatos munkáit még részletesebben szemügyre kell majd vennünk!


4. kép 

Majestas Domini 
a „Godescalc- 
 Evangelistar ” -ból, 
 783 [298]



Sokáig azt hitték, hogy a Római Birodalom bukása után (és Bizáncon kívül) csupán a XV századi Itáliában születtek újra kővágó művészeti alkotások. Csak később nyilvánítottak mégis egyes leleteket staufi és Karoling-munkának: pecsétköveket hegyi kristályból, nagy képfaragványokat, tehát mélységükben bevágott köveket. [2.99] Meglepő módon - mert köztük fekszik egy sötét évszázad, tehát hiányzik az iparművészek három generációja - az ún. Karoling-munkák bizony nagyon közel állnak az ottóiakhoz. Markáns példa erre két ékszer II. Henrik idejéből (1024): hordozható oltár a müncheni kincseskamrából, valamint a kereszt a birodalmi ékszerekből. Ezeknél a drágakövek nagy aranydarabokba vannak beágyazva, amelyeket finom művű, szintén aranyból készült árkádok tartanak.

„Csak egyetlen mű van, amely új kezdeményezést mutat be, nevezetesen Kopasz Károly már többször idézett „Codex aureus”-ának fedele [...]: legalábbis az Ottói aranyművességről szerzett mai tudásunk nem hagy más magyarázatot. Vajon ezek csak formális okai ezen  asszimilációnak a drága Karoling-példával (877 előttről), vagy más indítóokai is ismertek?” [300]

Az ilyenfajta kérdésekre, „amelyekre természetesen eddig semmi válasz nincs” [301], mégis adható lenne egy világos és egyszerű felelet: mindhárom mű nyilvánvalóan majdnem egy időben készült ugyanazon regensburgi műhelyben. Hasonló rokonságok kötik össze a késő-Karoling „Codex aureus”-t, II. Henrik hordozható oltárát [302], s más Karoling-aranyművesmunkákat az Ottói Lothar-kereszttel, amely 1000 környékéről származik. [303]

Egyébként a Karoling-aranyművesmunkák esetében nem átláthatatlan mennyiségről van szó, csupán négy fennmaradt darabról. A megnevezett „Codex aureus”-fedél mellett ide számít még Amulf király miniatűr cibóriuma* (ma a müncheni rezidencia kincseskamrájában őrzik), egy könyvfedél a lindaui alapítványi könyvtárból (Morgan Library, New York) és Wolwinus mester helyreállított oltára (Milánó). I304] Miután már többször találkoztunk szoros karoling-ottói kapcsolatokkal, amelyek a művészet nélküli időket áthidalják, nem kell herkulesi tetterő ahhoz, hogy a „Codex aureus” után ezeket is az ottói időkbe helyezzük.

*Cibórium: az ókeresztény művészetben baldachinszerűen az oltár fölé épített, négy oszlopon nyugvó alkotmány, melynek oldalai függönyökkel elzárhatok. Erről függött le a szent ostyát tartalmazó edény, melyet szintén így neveznek. A mennyezetes oltár az ókeresztény és a román korban a templomi berendezés fő része volt.

Megjegyzendő még, hogy a Stauf-idő óta kámákat hamisítottak „antik mintára” [305], ami egyben ideális táptalajt ad a Karoling-„eredetiek” számára.

Az ilyen „művészetáramlások” tekintetében szívesen beszélnek „Károly által megtervezett keresztény kultúrprogramróF\ valamint az ő „kultúrpolitikájáról”[306], és arról is, hogy „Európában [...] Károly alatt nemcsak politikai, hanem kulturális egység”is létezett. [307]

„Hogy az udvari iskola intézményként nehezen érthető meg” [308], hogy a császári udvari kancellária „lényegében lokalizálha-tatlan” [309] - ezt ritkán tartják problémának, máskülönben Károlyt már régen nem ismernék el kultúrpolitikusnak.


A lelkészek királya és a teológus

Már találkoztunk Károllyal, a „főlelkésszel”, aki a vallást, tehát a kereszténységet ránk kényszerítette. A vallással ápolta a legbensőségesebb kapcsolatot, még oltárra is emelték, igaz, ez volt „a legfurcsább szentté avatás,amelyet csak megnevezhet az egyház története”. [3x0]

Mivel ennek a nem igazán szentéletű embernek a szentté avatását egy császárhű ellenpápa végezte el, a római főnaptár 1970 óta január 28-át Aquinói Szent Tamás napjának [311] jelöli meg, csak Aachenben és Osnabrückben számít e nap Szent Károly névnapjának. [312] Legfeljebb az ősreakciós névnaptárak [313] ellenkeznek azzal a Szent Károllyal, akinek Walahfrid Strabo már 827-ben előkészítette a poklot „Visio Wettini”-jében, ahol is egy vadállat szétmarcangolja nemi szerveit. [314] Csodálatos módon Hrabanus Maurus, aki már 856-ban meghalt, Károly szentté avatását már három évszázaddal előbb elvégezte. [315] Vajon e tanult abbénak, akit később „Németország tanítómesterének” nevezték, volt egy alteregója a XII. században?

A boldoggá avatott a liturgiareformokban is aktivizálta magát, és a katolikus szertartást a Frank Birodalomban is bevezette. [316] Mintha egy püspök vagy egy kardinális jogaival rendelkezne, elválasztotta a gyülekezeti részt az oltárrésztől és a kórustól, és a nép csak a Kyriét, a Glóriát és a Sanctust énekelhette. [317] Abszolút odafigyelésre kényszerítette a lelkészeket [318], imáik kívülről való megtanulására, továbbá arra, hogy tudjanak latinul. [319] Természetesen abszolút hallásavolt: mindig, amikor a kórusvezető tisztét gyakorolta [32.0], valamennyi helytelenül intonált zsoltár, minden rossz hang szigorú megrováshoz vezetett. [32.1] Az egységesség kedvéért „megparancsolta, hogy egy különleges kottaírástvezessenek be, a Neume-ket,amelyből a későbbi középkori, illetve a modem hangjegyek kifejlődtek”. [322]

Még inkább szívén viselte az egyetemes szellem, a liturgikus szövegek tisztaságát. Miután ismerte a régebbi írnokok gyengéit, az egyik királyi iratban kiemeli: „az Ó-és Újtestamentum összes könyvét meghamisítottaa másolók hanyagsága. Isten segítségével, aki mindig mellettünk áll, tökéletesen kijavítottuk ezeket.” [323]

„Megbízza Alkuint, hogy az Ó-és az Újtestamentumot kijavítsa; Paulus diakónusnak össze kellett állítania egy új bibliamagyarázat-gyűjteményt.” [324]

„Alkuin, Theodulf és mások egy időben törekedtek arra, hogy lemásoltassanak az egész Bibliából egy megtisztított, egységes szöveget. [...] Alkuin átnyújtathatta az ő Bibliáját Károlynak a koronázáskor Rómában. Jóllehet egy kötelező érvényű »Birodalmi Bibliát« nem lehetett bevezettetni, mégis jellemző a Karoling-szellemi mentalitásra, hogy a latin szövegek sokasága fölött már akkor vissza akartak nyúlni a régi hebraica veritashoz,az eredeti héber szöveghez.” [325]

Miután csak a humanista Johannes Reuchlin tette hozzáférhetővé 1506-tól német nyelvterületen a héber Bibliát, itt a Karoling-reneszánsz egy sokkal későbbi humanista törekvést képvisel, ami igencsak feltűnő. A forrásellenőrzés módjában is csodálatra méltó humanizmust gyaníthatunk: „»Helyesek« és »egységesek« a szövegek, amelyek alapján a frankok gyakorolták a szertartást, továbbá »jól szerkesztettek* és »a legnagyobb gonddal« kivitelezettek. Újra és újra ezekre a szavakra bukkanunk a forrásokban, valamint a híres megjegyzésre: »ex authentico libro«, amely egyes Karoling-kéziratokban a másolat megbízhatóságát garantálja, nemcsak a liturgikus kéziratokban található meg, hanem a tudományos traktátusokban is.” [326]

Egy egészen hasonló formulával - „tekintélyünk által erősítjük meg” - tette mindenhatóvá Károly tudóstársának, Paulus diakónusnak bibliamagyarázat-gyűjteményét: „Ez a »nostra auc-toritate constabilimus« az egész Karoling-reform fölött áll, és így az új írás győzelmét is biztosította.” [327]

Nem csoda, hogy a „Karoling-reneszánsz” fogalma megszületett, igaz, erre a pillanatra a kora XIX. századig kellett várni. Viszont úgy tudjuk, „nevetlenül” is elterjedt, mi több, párhuzamos kis reneszánszocskák is erősítették: lásd „agilolf reneszánsz” vagy „taszilói reneszánsz”. [328] Percy Ernst Schramm óta ugyanakkor beszélnek „renovatio”-ról vagy „concretio”-ról is. [329]

Aki egyébként az előbbi passzusokat elkerekedett szemmel olvasta volna - hogy jön ahhoz egy világi uralkodó, hogy ilyen mértékben beavatkozzon vallási ügyekbe? -, annak szolgálunk még néhány adalékkal, csodálkozását leszerelendő.

Például tudja-e Ön, kedves olvasó, hogy Károly az egyházfejekéntis működött? Annak kellett lennie, hiszen nemcsak a német püspökségi rendszer ered tőle [330I, de tőle származtatjuk az ottói-száli birodalmi egyházi rendszert is.[331]

Károly nem íróasztal mellett dolgozott, hanem bátor keresztény misszionáriusként,s ezt nemcsak a szászok tapasztalhatták meg. Hódításai során „nem engedte át a térítést a vándorpüspököknek, hanem ezt saját uralkodói feladatává tette”. [332]

Felesleges megemlíteni, hogy keresztény moralistais volt, aki pontosan tudta, mások lelkének mi tesz jót. Harcolt a szüzességért a kolostorokban, csakúgy, mint a tartományi lelkészek szeretői ellen [333], és büntette azokat a férfiakat, akiknek nem volt állandó lakhelyük. [334] Más kérdés, hogy Károly, aki 50. életévéig a többnejűség csavargó híve volt, hadat viselt és szászokat ölt, tulajdonképpen folyamatosan vétett saját törvényei ellen - bár mindez nem akadályozta meg Wolfram von Steinent abban, hogy 1928-ban „az elgondolható legtisztább keresztényként” mutassa be őt [335]; sőt, alkalmazták rá a „l’homme de l’humanité” kifejezést is. [336]

Korát azzal is megelőzte, hogy Mária-tisztelővolt, amint azt az aacheni várkápolna is bizonyítja. Itt jönnek létre a legkorábbi ke-rekded Mária-alakok - az esseni Madonna és az arany hilder-sheimi Madonna -, amúgy Mária imádásának igazi hullámai csak 1000 körül generálódnak, a római egyház egész területén a XII. században, tehát jóval a Karoling-korszak után. [337]

Végül Károlyról mint mértékadó teológusról és dogmatikusrólis meg kell emlékeznünk. Amikor egy ellene szerveződő türingiai összeesküvés közben, 792-ben, az avarok elleni hadjárat alatt egy Dunán keresztül ívelő hajóhíd építését felügyeli, minden nehézség és akadály ellenére szinódust hív össze Regensburgba, ahol is eretnekségnek nyilváníttatja az adoptidnus tanokat.[338] Még kétszer, 794-ben Frankfurtban és 802-ben Aachenben érzi arra hivatottnak magát, hogy kikeljen ezen spanyol tévtanok ellen. „Károly egyik uralkodói kötelességénektekintette, hogy pontos bizonyossága legyen ebben a vonatkozásban, amelyben a három isteni személy egymás mellett áll, s szent ügyként kezelte valamennyi tévtan legyőzését.”[339]

Az ilyen szinódusokon nem burkolózik hallgatásba, vitaszónokkéntlép fel, megformálja az igaz hivő keresztény véleményét, és büszke arra, hogy ezt pontosan olyan jól tudja csinálni, mint a keletrómai császárok. [340] Természetesen ő bocsátotta ki a „Libri Carolini”-t, a frank egyház nagy vitairatát 790-ben a képimádás ellen, sőt ennek megfogalmazásában is részt vett. [341] Nem utolsósorban 789-ben alapított egy istenállamot,amelyben „az egyházi rendelkezéseket világi törvényekkéntismerték el”. [342]

Akadtak tudósok, akik mindezek alapján „nagyon alapos teológusnak és kora egyik legnagyobb szellemének” nevezték. [343] 
 Ebből kiindulva a Karoling-korszak egyfelől csodálatba ejt, másfelől gondolkodóba, hiszen az egyházjog területén tiszavirág életű fejlődést hozott. Károly alatt virágzott fel az ún. püspöki kánonokönálló műfaja, keletkezett számos egyházjogi problémával kapcsolatos írott jogi szakvélemény,újraéledtek a vidéki szinódusok. Mígnem mindez 900-at követően törlődik, s jó száz évre feledésbe merül, csak 1000 után fedezi fel újra az egyházjogot egy püspöki generáció. [344] Aki tehát visszamenőleg hamisítani kívánta volna a Karoling-idők szellemi termékeit, legkorábban a XI. században tehette ezt meg.
 Károllyal kapcsolatban azonban senkinek sem szabad meglepődnie azon, hogy nemcsak ma tartják „a kereszténység védőjének”, „Szent Péter katonai helytartójának” [345]: anno Alkuin „Károly püspöknek”, sőt Paulinus „a lelkészek királyának” nevezte. [346] Már-már azt hinnénk, Károly áldoztatott és gyóntatott is, e tekintetben azonban csalódnunk kell: „Sohasem követelte magának azt a jogot, hogy szentségeket szolgáltasson ki, habár felavatta és leváltotta a püspököket és az abbékat.” [347]
 Noha Károlynál egyértelműen egybeesik a királyi és a lelkészi hivatal, a „regnum” és a „sacerdotium”, a középkorkutatás nem vesz tudomást a lelkészek királyáról [348], mert végül is tudjuk, hogy ezt a perszonáluniót „csak évszázadokkal később követelték, és csak az invesztitúraharc után valósították meg”. [349]

Károly kettős funkciója tehát anakronisztikusan korán jelentkezik, bőven megelőzve az invesztitúraharcot. Aki azonban nem tagadja a 800-ban és 1100-ban életre kelt elképzeléseket, annak tudnia kell, hogy Károlyt az 1050-ben induló invesztitúraharc idején császári főlelkészként bemutatni - visszamenőleg, mintegy igazolásképpen - a császári oldal kitalációja.

Először persze azt kellene megvizsgálni, mikor is ruházták fel hősünket a lelkészi címmel.
 Minthogy a ránk maradt forrásokban Károlyt egyenrangúként állítják szembe a bizánci császárral és a bagdadi kalifával, ezeket a hatalmasságokat még vagy már ismerniük kellett a hamisítóknak. Bagdadot 1258-ban a mongolok meghódították, Bizáncot 1204-ben lerombolták a keresztes lovagok, annyira, hogy pusztán saját árnyékaként vegetált 1453-ig. Ezt figyelembe véve Károly lelkészkirályi címének kitalálását 1070 és 1250 közöttre várhatnánk. Ebben az időben élt Barbarossa I. Frigyes személyében talán a legnagyobb Károly-tisztelő, és egyben az első császár, aki konkurálhatna Károly hírével [350]; s ekkor élt II. Frigyes is, az unokája: közötte és Károly között feltűnő párhuzamok mutatkoznak.
 Miután Alkuin az ő Károlyát „Krisztus édes jelenléteként” üdvözölhette [351], Andreas KalckhofF csak következetes, midőn kiemeli, hogy Károly császár az emberré lett btenfiával,a világ meg-mentőjével egyenlő. [352.] Elvégre a császárrá koronázástól annyira meglepett Károly nem véletlenül választotta karácsony ünnepét a ceremónia számára: a világ fejeként való „újjászületését” Krisztus születésével tette egyenlővé. [353] „Ezért igyekszik annyira a krónikás a késő középkori Szent István-krónikában, hogy szabadon asszociálhasson Jézus születésének és gyermekkorának történetéről Károlyra.” [354]
 VSgül, de nem utolsósorban Károlyt az utolsó idők királyánakis tekinthették: ez az aspektus nem jelentett problémát sem a EX., sem a X. században, a következő századokban viszont nagyon is. [355]

Jacob Burckhardt „ Világtörténelmi szemlélődéseiben ” nyilatkozik a kereszténységről is. Néhány év óta ismerjük kéziratának eredeti szövegét. Abban olvashatunk „Pippin és Nagy Károly egyházátszervezéséről; az egyház területének óriási növekedéséről Németország alapításával (szász háború); a püspöki karról; a kolostori és alapítványi iskolákról, a tizedről. A kor keresztény hitéletéről szinte semmit nem lehet megtudni; minden hierarchiává lesz, intézménnyé, és hatalmasan működik, de elporlik, mihelyt a birodalom egysége Károly után megszűnik. Emellett megszűnik a IX. és X. század VI. és VII. századdal egyenlő jámborsága ” [356]

Itt egy tudós megérzi, hogy Károly ideje különös szórvány a középkorban. Természetesen Burckhard sohasem kérdőjelezte meg Károly létezését, hiszen az ő számára mintaadó volt: „hős, fejedelem, szent”, egy olyan nagy ember prototípusa, hogy többször is ráerőszakolja a Mont Blanc-nal való hasonlatosságot. [357]


A birodalom gyarapítója

„Károly gondja volt a világi és az egyházi jog, a naptár és az időszámítás, történetírás és nyelvtan, az atyák írása és a költők éneke.” [358]
 Eddig elsősorban úgy találkoztunk Károllyal, mint széplélekkel és lelki tanácsossal. Ám híres-hírhedtnek számít aktív politikusként, no és persze határozott, háborúkban termékeny, hatalmaskodó uralkodóként is.Károly 46 kormányzási éve alatt 44 éven keresztül viselt háborút. „Egy nyár háború nélkül elpazarolt időnek számított. Amikor Károly 790-ben először nem adott ki bevonulási parancsot, a »Birodalmi Évkönyvek« úgy gondolták, meg kell bocsátaniuk semmittevését.” [359]

Ha őt emiatt egy történész „az európai totális állam ősatyjának” nevezi, ez nem Károly, hanem az ítélkező rovására írható. [360] 'VSgül is Károlynak mérlegelő, először mindig tárgyaló diplomataként kellett bevonulnia a történelemkönyvekbe. Emiatt emelik Iá, hogy Desiderius longobárd királynál mindig előbbre járt. Állítólag Károly 14 000 aranysolidust ajánlott fel neki, ha megtisztítja a pápai területeket; és csak akkor hatolt be apósának birodalmába, amikor kiderült, hogy a vállalkozás nem járt sikerrel [361] - de akkor is „csodálatra méltó szelídséget és visszafogottságot” tanúsított. [362]

Rudolph Wahl még hozzáfűzi azt az elmésséget, hogy a német nemzet szent Római Birodalma csak egy sikertelen pénzügyiét következtében jött létre. [363] Megkapó példa ez, amelyben csak az zavaró, hogy a Frank Birodalomban soha nem létezett arany fizetőeszköz; de a Karoling-érmékkel kapcsolatos nehézségeket inkább egy későbbi fejezetben tárgyaljuk.

Károly nemcsak diplomata volt, hanem udvaronca, Paulus Diaconus szerint szelíd győző is[364], barátja, Muadwin szerint „a béke fejedelme”[365], a „Birodalmi Évkönyvek” szerint „természettől fogva nem mindennapian szelíd”. [366]

Vaj 0n ellentétben áll-e ezzel valamilyen mértékben Magyarország teljes lerombolása, vagy a szászokkal való csatározások? Szelíd tett volt-e tízezer szász kényszerdeportálása [367], vagy a felperzselt föld politikája, amellyel lehetetlenné vált szász földön a vetés és növénytermesztés? [368] Mi a helyzet azzal a Szászországgal, amelyben kilenc év alatt a „Birodalmi Évkönyvek” szerint „mindent elpusztított tűzzel és karddal” (772, 778, 782, 783, 784, 785, 796, 797, 798). Vagymi a helyzet a 782-ben kibocsátott szász kánonok kérlelhetetlen keménységével, melyek szinte mindent halállal büntettek: a varázslást, a halottak elégetését, a keresztelés elutasítását, sőt, azt is, ha valaki húst merészelt fogyasztani böjti időszakban? [369] Eközben barátja, Alkuin azt mondja: „A békét mindenekfölött szerette, de jónak tartotta olyan háborúk indítását, amelyek új híveket szereznek a keresztény hitnek.” [370]

A harcos Károly a félisten Herkulesalteregója, ellátva „óriási természettel”, amely számára „hatalmas életteljesítményt” tesz lehetővé. [371] így beszél Einhard a 772-es évről: „Mert ez a háború (érti alatta a 3 3 évig tartó szász háborúk nyitányát) két évvel az itáliai előtt kezdődött, s bár mindkettő megszakítás nélkül folyt, semmit sem hanyagolt el.” [372] Vagy a 778-as évről: „Miközben szakadatlanul vagy majdnem állandóan harcolnia kellett a szászokkal [...], a lehető legnagyobb hadsereggel [...] Spanyolországba vonult, ahol minden megtámadott város behódolt neki, majd a legkisebb veszteség nélkül hazatért hadseregével.” [373]

Károly tehát fáradtság nélkül tudott második frontot nyitni. Roncesvallesi vereségének említését - ott vesztette el egész utóvédjét és leghűségesebb lovagjait - a „Birodalmi Évkönyvek” önhatalmúlag kerülik. Einhard azért megpendíti Károlynak ezt az egyetlen vereségét [374], de azt a hatást kelti, mintha Károly különösebb trauma nélkül elviselte volna az afféle csekélységeket, mint Roland elvesztése.

Rendkívül furcsa számomra, hogy Károly és Roland emléke legújabban éppen Szicíliában bukkant fel, holott ott Károly soha nem járt - ebben a krónika és a legenda megegyezik. Arrafelé még mindig tartanak bábelőadásokat a szaracénok és a keresztény lovagok közötti csatákról, feltűnnek nagy kerekű parasztszekerek, amelyekre jeleneteket festettek a hősi mondákból. Vajon Károly és Roland hősi neve kiszorította volna I. Roger nevét, aki egy 30 éves háború (1061-1091) eredményeként elfoglalta az araboktól Szicíliát? Károlyunk - a szászok, avarok és szaracénok legyőzője - egyszerűen mindent magához ragad, a szicíliai bábok éppúgy jótállnak érte, mint a magányos sziklaképződmények a Pireneusokban: a „Roland-rés” Roncesvalles felett (fr.: Roncevaux, baszk: Orhia), ahol Károly állítólag egy sírtemplomot épített Roland gróf számára.
 Károly természetesen nem csak diplomata, harcos és birodalmának első szolgája, hanem a legmagasabb rangokkal rendelkező államférfi.Legalábbis a belga középkorkutató, Francois Louis Ganshof az „Évkönyvek” eseményei mögött Károlyt, „az államférfi személyiségét” sejti. [375] Jóllehet akadnak itt más értékelések is, amilyen Wallace-Hadrillé, aki félreérthetetlenül megállapítja: Károlyban „nem ismerhető fel az államférfi személyisége és valószínűleg soha nem is volt az”. [376]


A Rajna-Majna-Duna-csatoma
Sachsenben felkelés tört ki 793-ban, ezenkívül a szaracénok ellenfrontot nyitottak délnyugaton, sokkal előrébb jutva, mint Martell Károly idejében - amiről mi ugyanúgy nem veszünk tudomást [377], mint arról a tényről, hogy az arabok a X. században a Cote d’Azuron sütkéreztek, valamint az Alpok hágóit is ellenőrizték. [378] A birodalom nagy részében - Dél-Itáliától a Frank Birodalomig - oly erős éhínség tombolt, hogy az emberek a kannibalizmusban találtak menedéket. Károly, aki - mint mindig - uralta a helyzetet, felhagyott az avarok elleni hadjárattal, s továbbra is a jövő felé tekintett. Az éhséget erősítő, kitartó esőzés közben elkezdte a Rajna-Majna-Duna-csatoma építését, és a népi monda szerint Karlssteinből figyelte a nagy munkálatot. [379] Sajnos, az eső olyan kiadós volt, hogy a kiásott gödörbe folyton visszamosta az eltávolított földet, így még Károly is feladta a csatorna megvalósításának gondolatát. [380]

Ennek ellenére ma is meg lehet nézni ezt az elmosott földmozgatást: az éppen megkezdett torzó részletei „régészetileg bizonyíthatóak” [381] - ami éppenséggel nem jellemző a korában befejezett épületek többségére... -, és „Németország egyik legjelentősebb régészeti kincsét” képezik [382], amelyet „egyedisége miatt [...] európai rangúnak ismernek el”. [383] A közel fekvő helység pedig Karoling-időkből való sírjaival tanúskodik Károly terve mellett.

Mégis, a Fossa Carolina több, mint problematikus terület. A megmaradt sáncmunkálatokat tekintve a szakemberek arra a nézetre jutottak, hogy „valószínűleg több mint 8000 embert érintett közvetlenül”, és több mint 10 000 ember vett résztmagában az akcióban. [384] A tulajdonképpeni ásást végzők mellett számolni kellett egy viszonylag nagy számú segéderővel, akik a munkaeszközökről gondoskodtak. [385] Hogyan táplálták ezt a 10-20 ezer fős tömeget hónapokig, a birodalom e halott csücskében, az éhínség kellős közepén? Hiszen még a közlekedésileg lényegesen kedvezőbben fekvő Pfalz sem volt abban a helyzetben, hogy a császárt kíséretével együtt - tehát a csatornamunkások létszámának egy-négy százalékát - hosszabb ideig ellássa. [386] Még a X., XI., sőt a XII. században is előfordult, hogy amikor a francia király 300-400 személyből álló kíséretével országán keresztülvonult, ellátási nehézségek miatt nem tudta folytatni „a Karoling-tradíciót: az egy helyen való áttelelést”. [387]

Ennek belátásához nem kell túl nagy beleélés - egyszersmind alapjaiban rendül meg a Károly-legenda egyik újabb, igazán pompás fejezete.

Ha Károly seregei mégis - kalóriafelhasználás nélkül - áztak, akkor fel lehet tenni a kérdést, hogy építettek-e már itt csatornákat. A válasz egyértelmű. „A kereskedelmi és közlekedési célú vízi utak megléte ellenére úgy tűnik, hogy csatornaépítések, amelyek új vízi utakat tettek volna hozzáférhetővé, elmaradtak. [...] A kora középkorban egyedül a Fossa Carolina áll.” [388]

Ráadásul olyan időben történik mindez, amikor még utcák sem léteztek. A vízi utak „jelentős szerepet játszottak a kora és virágzó középkor királyságában anélkül, hogy a forrásokból ez eléggé kiderült volna”.[389]

Egyébként a csatornaépítés csak a virágzó középkorban indul fejlődésnek, elsőként valószínűleg Milánó kezdte 1179-ben a „Naviglio grande” tervével. Ezen túlmenően a Lauenburg melletti Stecknitz-csatomával (1391-1398) győzték le az első vízválasztót. [390]

De mikor próbálkoztak ezzel a jól bizonyítható kísérlettel Altmühl és Rezat között? A kiválóan felismerhető vonalvezetés mellett ez a csatorna csak lépcsőzéssel győzhette volna le a vízválasztót a Rajna és a Duna, Rezat és Altmühl között. Az ilyesfajta csatornaágyak mindig egy falnál, vagy egy fafalnál végződtek, hogy magasabb szinten folytatódjanak. A hajókat ezeken a lépcsőfokokon vagy újra megrakták, vagy egy lapos síkra húzták fel. Ilyen csatomafokok viszont csak a XIII. századtól épültek. [391]

Tehát hozzá kell edződnünk ahhoz a gondolathoz, hogy ez a csatornaépítési kísérlet, amely mindkét oldalon hat lépcsőfokot használt [392], semmiképpen sem kezdődhetett 793-ban. Eckehard von Altaich szerzetessel kapcsolatban megjegyzik, „hogy a csatornaépítés környékét először 1140-ben írta le”. [393] A tervet valószínűleg 1278-ban feladták, amikor Chuno von Würzburg újra híradást ad róla. [394] Sebastian Münster erről 1544-ben így ír: „Weissenburgnál még láthatók a hasztalan munka régi nyomai” [395], itt ő a régi csatornaépítési kísérletre gondol, és nem az ugyanúgy értékelt utóépítési munkálatokra, amelyek a mi századunkban folytak.

Könyvem első kiadása egy időben jelent meg az új Majna-Duna- csatorna felavatásával, 1992. szeptember 25-én. Egy évvel később a hasztalan csatornaépítési munkák 1200 éves évfordulóján Grabenben volt egy kiállítás, és megjelent egy tanulmány Wolf Pechertől. [396] Elmélete szerint a torzó római kori, és lehetséges, hogy lóúsztatóként használták. [397] Pecher szerint Nagy Károly egy Kr. u. 90 és 213 között megkezdett római építkezést folytatott. Ám ez az elmélet sem hat túl meggyőzően, hiszen a limes, azaz a határvonal csak egy kevéssel északra futott a „csatornától”. Csakhogy az Altmühl a Limestől északra ered, később újra elhagyja a római területet, mielőtt a Dunába torkollik. A rómaiaknak tehát ki kellett volna tolniuk a rövid határdarabot az Altmühlig, ha ők ezt a kis folyócskát közlekedési útként akarták volna használni.

Pecher nem tud felmutatni római leleteket elmélete igazolásaként, csak a Biriciana-tábort (ma Weissenburg), amely a folyó közelében feküdt. Ez egy másik gyenge pont, elvégre a rómaiak biztosan nem tettek volna meg egy bő kétórás utat ahhoz, hogy vásároljanak, hanem közvetlenül a hely mellett ütötték volna fel táborukat.

A leletszegénység ellenére a római idők elmélete megszületett. Bár, mint tudjuk, nemcsak római leletekben, hanem Karoling-leletekben is hiány mutatkozik. „Miközben sok archeológiái lelet van az elő-és a kora középkorból, és nincsenek történelmi bizonyítékok, Karlsgabennél éppen fordítva van, mivel a lakatlan földdarabokon alig vannak leletek. A nagyszámú munkásembernek jelentős számú csontot, kerámiacserepet és salakot kellett volna hagynia maga után a táborhelyeken, erről azonban ma még nem tudunk.” [398]

A leletmennyiség olyannyira szerény, hogy egyesével is megvizsgálhatjuk őket. Alapjául Robert Koch összeállítása szolgál 1990-ből, amely az Altmühl-és Rezat-völgyön kívülről is merít, hogy egyáltalán fel tudjon mutatni néhányat.

Régészeti lelettárgyak Karlsgraben körzetéből.  [399]
 • „Karlsgraben környékéről egyetlenegy leletet mutathatunk fel a kora középkori időkből. Ez mindössze egy csepp-, illetve mandulaformájú ametisztgyöngy”, 1 km-re találták Grabentől; ez a típus 550 óta volt divatban.

• „Ahhoz, hogy (az ékszerek és az öltözködés területén) egyáltalán meg tudjunk nevezni néhány leletet, tanácsos a megfigyelési időt nem kifejezetten csak 793-ra szűkíteni. (...így) úgy tűnik, hogy  javasolt az egész Karoling-időszakot közelebb hozni, és az időhatárt a X. században először is nyitva hagyni.” Említésre méltó egy korong alakú fibula a vár salakjából, kb. 12 km-re. Ez a típus, amelynek a középmezején egy érmekép van, a VII-X. században volt divatban.
 • „A Karoling-idők fegyverei még Karlsgraben távolibb környékéről is csak szórványosan ismertek.” Megneveznek egy kétélű hosszú kardot Neuburgnál, a Dunánál (30 km), egy kardmarkolatgombot Kitzingennél (100 km), és egy vassarkantyút Pfofeldnél (30 km).
 • Egy bronzkulcs Theilenhofenből (25 km). „Ezeknek a formagazdag bronzkulcsoknak a legtöbb variánsa látszólaga Karoling-időben keletkezett.”
 • Érmék: "A sovány leletanyagot tekintve nem szabad csodálkozni azon, hogy Karlsgraben környékéről nem váltak ismertté Karoling-időbeli érmék - még egyes leletek sem.” [400] Mindkét „közel fekvő” Károly-dénárt Neuburg közelében találták a Dunánál, valamint Hilpoltsteinnél (30-30 km-re).
 • „Kerámia az utó-merovingi időkből csak rendkívül csekély mértékben ismert a középső és felső Altmühl völgyéből.”
 • A 12 km-re fekvő Weifienburg már a római időkben távoli utak kereszteződési pontjaként szolgált. Nem nyújt szignifikáns anyagot a VIII. és a IX. századból; királyi udvarnak legkorábban 867 óta nevezik az okmányokban.
 • A vigasztalan leletszituációt egy ezüstkehely jelzi, amelyet 85 km-re találtak Pettstadtnál. Ez az egyetlen a „jobb” lelettárgyakból a csatornaásás idejéből „Rezat, Rednitz és Regnitz egész vonzáskörzetéből”. Dekorációja a Tasziló-kehelyhez hasonlít.

Az 1993-as kiállítás is csak a Meroving-idők emlékeit állította ki a VI. és kora VII. századból, miközben a Karoling-tárgyak hiányoztak.

„így tudható, hogy majdnem minden helység a Graben közeli körzetben a Meroving-idők alapzata. A Karoling-időkből ezzel szemben csak kevés régészeti forrást ismerünk. [...] A Karoling-idők településeit alig ásták ki, mivel a következő generáció azt általában átépítette. A Fossa Carolina-építkezésből még ma is csak a műtárgy a bizonyíték. A munkások elszállásolása ugyanúgy rejtély, mint az, hogy hová tűntek a vízvezetékhez szolgáló berendezések, továbbá az építkezésnél elhunytak nyughelyéül szolgáló temetők.” [401]

Egyébként - ez már nem leletspecifikus megjegyzés - a Ká-roly-idők hajózása is misztikus terület. „Nagy Károly idejéből csak kevés hajólelet ismert. Feltételezzük, hogy a kora középkor csónakjai kb. 6-12 méter hosszúak, és 1-2,5 méter szélesek voltak. Egyelőre az egyetlen ismert példány egy kb. 1200 éves teher-csónak (808-ból datálva), amelyet Brémában találtak.” [402]

Talán az egyetlen, kétségtelenül 808-ból származó csónak elegendő lenne arra, hogy a könyvünkben képviselt időrövidítő elméletet lerombolja? Azonban a „corpus delicti” nem Kr. u. 808-cal van szignálva: a fagyűrűk 1996-os vizsgálata arra enged következtetni, hogy 1188 évet kell visszaszámolni. Ez a visszaszámlálás egy 297 évvel rövidebb középkorban nem 808-at, hanem 512-t eredményez. [403] A hiányzó hajók ürügyén arra is gondolnunk kell, hogy az élet valamennyi területén oly termékeny Károly a vikingek ellen nyilvánvalóan egy egész flottát építtetett [404] - igazán sajnálatos, hogy ez a hatalmas hajóhad nyomtalanul süllyedt el.

Ezek után már az sem lephet meg bennünket, hogy a ruházkodással kapcsolatban is csupa rejtélybe ütközünk. „A VIII. század egyszerű népének ruházkodási szokásai a kevés bemutatás és leírás, valamint a szűkös textilleletek alapján nagyon hiányosan bizonyíthatlak.” [405]

Ez a „hiányosan” a továbbiakban eufémizmusnak hathat, azon egyszerű oknál fogva, hogy egy megveszekedett konkrétumot sem találunk cipőkről, zoknikról, nadrágokról, ingekről, vagy bármilyen más ruhadarabról. Fő forrásként a Karoling-miniatú- rák szolgálnak a IX. századból, csakhogy ezeken a frank férfiviselet nem különbözik az V századból ismerttől. [406]

A rejtélyes ásatások még két további okból mondhatók titokzatosnak. Nem világos, a középkorban mikortól volt egyáltalán igény csatornára. Ha valóban arról lett volna szó, hogy Károly kicsi folyami hajóit a vízválasztón keresztül északra vigyék, bevetendő őket a szászok ellen, ezt csatornaépítés nélkül, egy vontatószakaszon sokkal könnyebben megtehették volna. Esetleg egy kereskedelmi útról volt szó? Nos, annak idején a két hajózható folyón mindkét oldalon egy nap alatt megoldották az átrakodást a teherszekerekre. [407] Egy hat emeletet tartalmazó, alig több mint négy kilométeres vízi út megtétele nagyjából ugyanennyit vett volna igénybe. De forgott-e egyáltalán elegendő áru a kereskedelemben, hogy egy efféle csatorna kifizetődő legyen? A Ká-roly-időszak gyenge kereskedelmi aktivitása (lásd később) és gyér lakossága aligha indokolt volna efféle óriási vállalkozást.

Aztán eddig senki sem tudta megmagyarázni a csatorna megformálásának okát. A vízválasztó itt úgy néz ki, mint egy rendkívül lapos nyereg. Aki 6 méter mély csatornát akar ásni, az a kiemelt földmennyiséget kényelmesen szétterítheti a lapos területen. Ehelyett mindkét oldalon 10 méter magas falakat tornyoztak fel, amelyek kívül-belül meredeken estek. Ezt a megoldást az választja, akinek a magas sáncolások fontosabbak, mint az a veszély, hogy a belső ásás „tönkremegy”. Legalább két lehetséges magyarázat kínálkozik arra, miért emeltek szinte gátakat. Klaus Goldmann kidolgozott egy „Altmühl-töltés-projektet”, amely szerint az Altmühlt kilenc méter magasan eltorlaszolták, hogy vizével megtöltsék a főcsatornát. [408] Itt azonban továbbra is kérdés, miért hiányzik teljesen a délnyugati rész? [409] Másrészt ismertek olyan földsáncok a spanyol örökösödési háborúból (1701-1713), amelyek Treuchtlingen és Weifienburg között képeztek védővonalat. [410] Vijon a dupla fal egy hasonló középkori erődítményberendezés része lehetett? Ez azért nem valószínű, mert a mesterséges folytatás észak felé bő egy kilométerre nyúlik, ami csatornát valószínűsít. Ki oldja meg tehát a rejtélyt?


A tettek embere is munkakerülő - avagy téli hadjáratok és sakkjáték
A következő 794-es év is dús eseményekben. Június 1-jén Károly mint világi és egyházi fő Frankfurtban megnyitja a Reichstagot és a Szinódust. Nemcsak az adoptiánizmust ítéli el, hanem a bizánci képrombolás ellen is állást foglal, megátkozza a niceai második konzíliumot (787) és a bizánci császárságot. Azonkívül felszólítja a pápát, hogy tagadja ki az egyházból a keletrómai császárt. [411] Augusztus 10-én meghal felsége, Fastrada, ez azonban nem szegi kedvét, és szeptemberben további hadjáratra indul a szászok ellen.

Ugyanebben az évben még egy nagy érmereformot visz végbe, Aachent fővárosnak választja, mivel pápaként, császárként és kalifaként szeretne egy székesfővárost (amit utódai elfelejtenek), felrajzolja az első terveket új várához, és újra megnősül, bár ezt már csak érintőlegesen említik. [412]

Nyilvánvalóan ért ahhoz, hogy herkulesi energiáját egész hadseregére átvigye. Másképp nehéz megérteni, hogyan tudott a tél közepén kétszer is átkelni az Alpokon. A hadsereg „rendesen” márciusban, később májusban szállt hadba, mert korábban a lovakat és lovasaikat nem lehetett élelmezni. [413] „Hadsereg” alatt 500-800 nehézlovas, 1500-2200 könnyűlovas és 6000-10000 gyalogos értendő [414], bár K. F. Werner összességében 50 000 lovast számol. [415] Egyébként csodálatra méltó ezen évenkénti felvonulás pontossága, hiszen a lovasság tíz órán belül kelt útra, és ismerte az összes gyülekezőhelyet és útvonalat. [416] „Ebben az utakban szegény és gyakran átláthatatlan országbana hírrendszer olyan jó volt, és az ellenőrző intézkedések olyan hatásosak, hogy a fegyverszolgálat alól nehezen lehetett kibújni.” [417]

Később a szerző arról panaszkodik, hogy a nagyon rossz hírrendszer és közlekedési nehézségek ebben az időben az együttműködést igen megnehezítették [418] - de hát nincsen rózsa tövis nélkül...

Hogy a logisztikai körülmények valójában milyenek lehettek, erre nehéz választ adni - ami biztos: Károly nem ismert akadályt. Először 775 karácsonya után: „Villámgyorsan, a kedvezőtlen évszakra való tekintet nélkül” áttört lovasságának magjával. [419] Tizenegy évvel később a longobárdok ellen indult egy téli hadjáratra.„Kemény télidőben tört be Itáliába” [42.0], ráadásul nem a Brenner-hágón keresztül, hanem a sokkal magasabb francia hágókon át.

Az, hogy a téli hónapokban az Alpokon keresztül bármely átkelés lehetetlen, tán a kereskedőket lelombozta - nem úgy Károlyt. Mindkét utolsó olasz hadjárata, mindenekelőtt a 800-801-es, télen történt. [42.1] Számára az sem jelentett veszélyt, hogy hadseregét megossza, és két különböző hágón át küldje Itáliába [422.]; neki az sem volt sok, hogy gyors menetben vonuljon a Frank Birodalomtól Itáliáig, és egy sikeres hadjárat után éppen olyan gyorsan visszasiessen, hogy rögvest egy másik hadjáratot indítson a szászok ellen. [423] Aki ilyesmit olvas, legalábbis Caesar és Hannibál mellett érzi magát, de ha Batmanra esküszik, akkor sem vitatkozhatunk vele. Ezt a benyomást egyéb dolgok is alátámasztják. Károlyon és emberein kívül a földnek mely csapata volt akkoriban képes arra (és melyik manapság?), hogy egy napon belül egy olyan kápolnát húzzon fel olyan magasságban és kivitelben, amelyhez bárki másnak egy teljes esztendőre lett volna szüksége? [424]

Bármennyire is hajszolta azonban seregét - népével szemben tudott kegyelmet gyakorolni. Mivel egyetlen napig sem maradt tétlen, mert tévedhetetlenül gürcölt az általános jólétért, a frankoknak megtiltotta a vasárnapi munkát.[425] Miután még „több körlevelet bocsátott ki, amelyben a szegények és gyengék jogait biztosította a nemesség támadásaival szemben” [426], az ember Károlyt az első szocialistának és szakszervezeti vezetőnek nevezhetné.

A játékos kedvű virágzó és késő középkor a kardforgató és stratéga Károlyból munkakerülőt és sakkjátékostcsinált, aki a lovaknak nem csupán a harc-, de a fekete-fehér mezőkön is hódolt. Ez nyilvánvaló a legendaköltés, mert a számos megtalált figura az 1000 utáni időkből származik [427], lévén a sakkjáték csak a kora XI. században jelent meg Európában. [428]


Erősen a kengyelben: a lovasság
Az első lovashadsereg parancsnoka címet Károlynak sajnos meg kellett osztania más uralkodókkal. Itt van például egy gazdasági szakember véleménye: „Nem lehet kétséges, hogy a frankok már a VI. században komoly nehézlovassággal rendelkeztek, éppúgy, mint a keleti gótok Itáliában [429], akikkel már akkor sikeres harcokat vívtak.” [430]

Akkor Martell Károlynak, „akinek világtörténeti hatása elsőrangú” [431], elsőként kellett felfedeznie a lovasságot, mint ütközetet eldöntő harci eszközt.

Unokája, Nagy Károly alatt a nehézlovasság újra olyan fegyver lett, amelytől a leginkább rettegtek [432]: „A Karoling-hadsere- gek átütő ereje a kicsi, sűrű sorokban előretörő nehézlovassági csoportokban volt.” [433] Erős páncélzat, hatékony fegyverzet: sisak, vért, lábvért, pajzs, kard és lándzsa - lehetett is félni tőlük.

Persze azért egyéb nézetek is vannak. Így B. S. Bachrach a régészeti, művészeti és nyelvészeti bizonyítékok alapján arra a következtetésre jutott, hogy a páncélos lovasság Martell Károly alatt egyáltalán nem játszott szerepet. [434] Továbbá „az a szokás, hogy lovon harcoljanak, csak a IX. század elejétől divatozott” [435], tehát csak Károly nagy tettei után. Ezzel rokon az a vélemény is, hogy 820 körül a frankok számára „a nyeregben való harc még mindig teljesen »új művészet«, nem pedig bevált szokás” volt. [436] Ugyanakkor 70 évvel később (891), a „Fuldai Évkönyvek” abból indulnak ki, hogy a frankok számára nem volt szokásos gyalog harcolni. [437]

Károly nehézlovassága meglehetősen anakronisztikusan hat, ha az ember a későbbi idők harcosaival hasonlítja össze. Még a XI., XII. és XIII. században is sisakot, láncinget és lábvértet hordtak a harcosok, tehát a Karoling-időbeli szinten ragadtak le, habár a fegyvertechnika kényszerűen gyorsan reagál az újításokra. Csak a XIV században jelenik meg a vaspáncélos lovag, mint afféle élő embererődítmény. [438]

Végül említsük meg a lovat, mint problémakört: „Az V-XI. században Nyugat-Európában a ló elég ritkán fordult elő”. [439] Hogy lehet egy ilyen - régészeti leletekre alapozott - megállapítást összeegyeztetni azzal a mondával, hogy Károly az avar háborúban egy járvány miatt lovak ezreit vesztette el [440], ami őt egyáltalán nem zavarta, és nem hátráltatta fergeteges győzelmében?

Nézzük tovább az ellentmondásokat: az ütközeteket eldöntő páncélos lovasság negyedik ősfeltalálójaként Amulf von Baiern herceg (907-937) lép színre. [441] Ezt a legfrissebb kutatások is megerősítik, amelyek 965-től a szláv abodritáknál teljesen felszerelt páncélos lovasságra bukkantak. „Ezzel nyilvánvalóan a német hadseregben végbemenő szerkezetváltozásra reagáltak, amelyet a magyarok támadásai váltottak ki a kora X. században.” [442]

Ezt a felismerést figyelmen kívül hagyva, a XI. század közepén a nehézlovasságot ötödször is feltalálták,ezúttal a szálierek és a normannok. [443]

„A száli lovasharcos a középkori lovasság kialakulásának elején lép színre. Megjelenési képében azonban erősen különbözik a következő idők nehézlovasságától.” [444]

„Technikailag (a normannok) rajtaütésszerű lovassági harcmodorát csak a kengyel tette lehetővé, amely megadta a lovasnak a szükséges biztonságos ülést a nyeregben.” [445]

Ezek a lovasok sem festettek rosszul: fanyereg magas elő-, illetve háttámlával, hosszan lelógó kengyel, amelyeken a lovas majdnem áll, térdig érő láncing, kugli formájú vassisak, két oldalon felvágott szúrókard, lándzsa és mandulaformájú vagy kerek pajzs. [446] Ám ezekben az időkben a zárt lovassági támadások fixen előretartott tolólándzsákkal még teljesen ismeretlenek. [447] így biztonsággal állítható: Martell Károly és Nagy Károly lovashadserege is századokkal megelőzte korát.

Minden bizonytalanság magja a kengyelfejlődése, amelynek használata nem antik hagyomány. A régi görögök és rómaiak kengyel nélkül ültek a lovakon, akárcsak az indiánok. A találmányt, amelyet ugyanolyan mértékben hagytak figyelmen kívül, mint amilyen hatásos volt, először Kínában említik 477-ben. [448] A hunok lábaikat bőrkarikába, vagy fakengyelbe dugták. Maurildos bizánci császár 600 körül készült katonai leírása méltatja a kengyelt, amely valóságos forradalmat eredményezett. A lovasok már nem egyensúlyozva harcoltak, hanem teljes erővel, később aztán jöhettek a tolólándzsák, meg minden más nyalánkság.

A normannok a bayeux-i hímzésen* valósághűen ábrázolják a kengyeles lovasokat (ahogy - éppoly realisztikusan - hiányoznak a római Trajánusz-oszlopról). Csak 150 évvel később jöttek létre a francia hősénekek Nagy Károlyról és kísérőiről; bár a kutatók régen felismerték, hogy a lándzsaharcoknak a Xll.-ből a VIII-IX. századba való áttétele merő anakronizmus. [449]

Hogy a vita a páncélos lovasság fegyverzetéről még mindig nincs lezárva, az elsősorban az ellentmondó írásos forrásokon, és a régészeti leletek ellentmondó datálásain múlik.

Az ismert Károly-szobrocskán, amelyet szívesen helyeznek a korai IX. századba (vagy ennek a századnak a közepére), nincsenek kengyelek, holott az ülőtartás kengyelhasználatra enged következtetni. A Nagy Károlynak szánt állítólagos ajándék Harun al-Rasidtól pedig egy kengyellel felszerelt elefántcsont sakkfigura - ez bizonyára a XII. századból, a keresztes hadjáratok idejéből származik. [450] Ennek ellenére a szerzők ezt a bizonytalan leletet kormeghatározásra használják. „A nyereg és a kengyel bevezetésének dátuma Nyugat-Európában nem állapítható meg pontosan, habár az is biztos, hogy ez a reform legkésőbb a IX. század második felében megtörtént.” I451]
 Amikor pedig ugyanezen szerző, ugyanazon oldalon arra következtet, hogy a frank gyalogság már a VIII. században lovas hadsereggé változott, az összevisszaság eléri csúcspontját. Pedig tudományos alapossággal csak az állapítható meg, hogy a lándzsatechnika és a nyereg használata a XI. század óta gyakorlat. [452.]

*Bayeux (ejtsd: bajő): Calvados francia tartomány püspökségi székhelye, székesegyházát 1207-ben gót stílusban újraépítették, portáléja és falfestményei XI. századiak. Könyvtárában őrzik a híres bayeux-i hímzést, egy kb. 70 m hosszú és 50 cm széles vászonszalagot, mely sokalakos ábrázolással meséli el Vilmos normandiai herceg hadjáratát Anglia ellen. Állítólag Matild, Vilmos neje készítette a XT. század végén. A XVIII. században fedezték fel.

Ami az előtte való időket illeti, adjuk meg a szót annak, aki nem siet a leleteket irodalmi datálásokkal ellátni, és ezzel meghamisítani. „Úgy tűnik, (a nyereg) a X. század óta jött használatba, ahogy a skandináv és szláv lovassírokban való számos előfordulása mutatja.” [453]

Károly páncélos seregének nyomában sem kengyelt, sem magas nyerget, sem lándzsákat, sem pedig láncpáncélokat nem találtak.A régészet Károly vad, merész vadászatait sem támasztja alá: például egyetlen német Karoling - ha volt ilyen - sem tudott „nyeregből beszélni”, mert ez a segédeszköz a X. század előtt nem állhatott rendelkezésére.

Most - elméletünk értelmében - illesszük egymáshoz a 614-es és 911-es esztendőket. így a frankoknál, bajoroknál és normannok-nál semmi sem szól a nehézlovasság ellen 911-től, vagy nem sokkal 911 után. Az összeillesztéssel ez a dátum csak néhány esztendővel azutánra esne, hogy a bizánci hadsereg átvette a nyerget, ami Maurikios császár idejében (582-602) igen gyors reakció volt az avarok újítására. Persze az igazán ütőképes és „terepjáró” lovasság kialakításához szükséges a patkó használata is, amely pedig csak 1000 után ismert széles körben. [455]


Az első keresztes lovag és Jeruzsálem
„A császár az utolsó pillanatig erősen tartotta kezében az uralkodás gyeplőjét” [456]; még az utolsó életévében is „összehívta az öt reformszinódust Mainzba, Toursba, Reimsbe, Chalonba és Arlesba”. [457]

Emberfeletti energiája mindenekelőtt a birodalom területének növelésére irányult, így 46 évnyi uralkodása alatt Európának több, mint a felét hódította meg:Aquitaniát, Waskoniát (a Garonne és a Pireneusok közötti rész), magukat a Pireneusokat, az Ebró

5. kép 

Nagy Károly befolyási övezetének változó kiterjedése 
11 kutatóéven belül, 1945-ös térkép. [ 454]
 ig terjedő területet, egész Itáliát Al-Kalábriáig, Szászországot, Pannóniát, Dáciát, Isztriát és Dalmáciát. [458]

Mégis, a birodalom határa helyenként elmosódottnak tűnik. Keletencsak abban van egyetértés, hogy a birodalom az Elbánál, valamint a Cseh-erdőben végződik. A térképrajzolók azonban ízlés szerint a frank hatóság-és adóterületeket helyenként az Elbán túlig [459], vagy az Oderáig jelölik [460] - holott ez olyan hatalmas terület, amely (természetesen a később alapított, illetve újonnan belakott) számos várost, Gdanskot, "Varsót, Krakkót, Prágát, Bécset, Pozsonyt, Budát, Pestet, Nándorfehérvárt és Mostart is magába foglalja.

A kétségtelenül Bizánchoz tartozó csizmaorr és sarok kivételével mindig homályos maradt, hol húzódik a birodalmi határ Dél~Itáliában.Azt sem tudni, hogy Benevent longobárd hercegség adófizetője volt-e frankoknak, és a spoletói birodalmi terület hercegségével kapcsolatban is vannak véleményeltérések. Itt ellentmondanak egymásnak a tudósok és térképeik. Velence, Isztria és az egyházi állam függetlensége is vita tárgya. DélFranciaországvalószínűleg szintén egy nyugatgót terület volt a Földközitengernél Septimaniával, amely változóan hol a birodalom része, hol teljesen autonóm hercegség vagy királyság. [461]

A keleti oldalhoz hasonlóan nyugatona spanyol és breton határok sem teljesen tiszták. Néha az adóköteles terület délre nyúlik a Pireneusoktól az Ebróig, azután újra csak a hegyek túloldaláig számít. A breton határ néha vékony mezsgyét képez a birodalom és a mindig független Breton-félsziget között, máskor a Frank Birodalom megint a nyugati hegyfokig nyúlik. Egészen nyilvánvaló, hogy a Frank Birodalom kiterjedésére vonatkozó tudásunk a megannyi Károly-kori forrás ellenére gyér, hiszen ez;ek csupán néhány felületes adatot tesznek közzé.

A birodalom diplomáciai kapcsolataipedig messze túlmutattak az alkalmi baráti összefonódásokon. így Károly kapcsolatokat ápolt Galícia és Asztúria királyával, szerződéseket kötött a spanyol mórokkal és Harun al-Rasid bagdadi kalifával, támogatta Alfréd von Wessex királyt, aki féltékeny volt rá [462.], valamint támogatta a keresztényeket Észak-Afrikában, Palesztinában és Szíriában. [463] Személyesen gondoskodott azokról a szerzetesekről is, akik 806-ban rabszolgaságba jutottak, amikor a szaracénok az Afrika közeli Pantelleria-szigetet meghódították. [464]

Ha az ember hisz Notkernek, akkor királyunk Eszak-Afrikát egészen biztosan uralta, mert onnan is folyt be a kincstárába adó, még ha „nem is jelentős”. [465] A szlávoknak Károly olyannyira imponált, hogy nevéből alkották a király szavukat („kral”). [466]

Mindemellett a jeruzsálemipátriárka követei két nappal a koronázás előtt - mely koronázás olyannyira meglepte őt - elhozták neki Jeruzsálem városának és a Templom-hegynek a kulcsát. Ezzel „Károlyt elismerték Jeruzsálem urának, ez pedig a világ igazi középpontja volt, miáltal senki más nem volt hivatott arra, hogy a kereszténységet vezérelje”. [467]

Emlékezzünk csak röviden vissza. [ 468] 614-ben a kereszténység egy igen súlyos veszteséget volt kénytelen elszenvedni: a perzsák meghódították Jeruzsálemet, és elhurcolták a Szent Keresztet. Mai szemmel ez körülbelül olyan, mintha Rómát megszállná Szaddám Husszein, és ellopná a Szent Széket - vagyis olyan tett, amely felülmúlja minden elképzelésünket. Bár Heraklios császár 629-ben visszahódítja Jeruzsálemet és a keresztet, ám Jeruzsálem 637-ben újra elveszik, ezúttal az arabok kezére kerül, mialatt más Szent Kereszt-maradványok - legalábbis így tűnik - 1187-ben végérvényesen Szaladin szultán kezébe kerülnek. [469]

A (nyugati) kereszténység ezt a veszteséget meglepően hosszú ideig panasz-és kommentármentesen fogadja. A kereszt tisztelete csak a X. század óta nő. [470]

II. Szilveszter pápa volt az, aki 1000 körül az európai hercegeket Jeruzsálembe küldte; talán tőle származik a keresztes hadjárat ötlete is. [471] VII. Gergely pápa aztán 1074-ben megtervezte az első hadjáratot a Szent Sír visszafoglalására, amely azonban megmarad a „jámbor” szándék szintjén. 1096-bán aztán valóban felkeltek a keresztes lovagok, elpusztítottak mindent hazájukban és külföldön, és 1099-ben meghódították Jeruzsálemet.

Következett a második (1147-1149), a harmadik (1189-1197) és a negyedik (1202-1204) hadjárat, melyek mindenekelőtt azt eredményezték, hogy a keresztény Konstantinápolyi keresztények rombolták le. A gyerekek keresztes hadjáratának (1212) őrült ötlete után II. Frigyes elindította az ötödik hadjáratot (1228-1229), amely végül igazán furán zajlott: a császár tárgyalt Al-Kamil egyiptomi szultánnal, elérte, hogy ideiglenesen átadják a zarándokhelyeket (garantált átkelési lehetőséggel a parttól az ország belsejébe), és végül Jeruzsálem királyává koronáztatta magát. Majd 1244-ben a keresztények örökre elveszítették Jeruzsálemet.

Már önmagában is meglepő, hogy Nagy Károly a koronázására megkapta Jeruzsálem kulcsait, minthogy a város elvesztése csak 200 vagy majdnem 300 évvel később lobbantotta fel a keresztény kedélyeket. De még inkább meglepő, hogy Harun al-Rasid 807-ben elismerte a frankok fennhatóságát a szent helyek fölött [472], és kérte a császárt, hogy „a szent helyeket, amelyek az ő számára oly fontosak, úgy tekintse, mintha hozzátartoznának”. [473] Azonkívül Károly „engedélyezi a Jeruzsálembe irányuló szabad kereskedelmi forgalmat, anélkül, hogy az arab egyeduralkodó közbeavatkozna”. [474]

Ez az epizód szinte egy az egyben emlékeztet a 400 évvel későbbire: II. Frigyes „hangra” pontosan ugyanígy járt el. Meglehet, Károly jeruzsálemi intermezzóját már nem emelik ki legújabb életrajzaiban, minthogy az színtiszta históriahamisítás. A történetírás inkább azon töpreng, milyen anakronisztikus „protektorátusról” lehet szó. [475] így az eset ma már nem hat olyan bizalomgerjesztően, mint a mesés „keresztes hadjáratok”, amelyeket Nagy Károly Jeruzsálembe [476] és Santiago de Compostelába vezetett. Ennek ellenére egyes kutatók azt gondolják, hogy a jámbor, heroikus Károly mint a hitetlenek legyőzője egyben „a keresztes hadjáratok előfutára” [477], vagy - ezt B. Sholod írja - „symbolic linket” (szimbolikus kapcsolatot) képez a VIII. és XI. század keresztes hadjáratai között. [478]

Mások így vélekednek: „(az eposz) mint a fantázia műve, mint költői műalkotás csak azért használja fel a legendás Nagy Károlyt, hogy az iszlámtól való meneküléssel szemben felállítsa a kereszténység védőjének nagy alakját, a szent helyek őrzőjét, amely képet a XI. században kétszer is szétrombolták”. [479]

Károly „közel-keleti politikáját” háromféleképpen magyarázzák. Az arab források természetesen semmit sem tudnak Jeruzsálembe vezetett „keresztes hadjáratairól”. Károly diplomáciai kapcsolatai az abbaszida kalifákkal szintúgy hiányoznak az arab forrásokból. [480] Ez azonban egyáltalán nincs hatással a Károlyban hívő tudósokra [481], mint ahogy teljes homály fedi, miről is tudott tárgyalni Károly és Harun al-Rasid. [482] Azonkívül a „keresztes hadjárat” kifejezés e fikcióknál kétszeresen is hamis, miután még a valódi „fegyveres zarándoklásoknál” [483] sem használták ezt a megjelölést, hiszen ez sokkal későbbi időkből származik. [484]

Állítólag Károlynak még arra is volt esélye, hogy „über-és kettős császárrá” avanzsáljon. A bizánci udvarnál Irene császárnő egy szűk évet uralkodott egyedül a trónon (790). Amikor 797-ben új trónfoglalásra került a szó, gondolkoztak azon, hogy a bizánci császári koronát már nem Irenének, hanem Károlynak nyújtják át [485], de „nem kétséges, hogy Károly a javaslatot visszautasította”. [486]

Ám ezzel még nincs vége: 802-ben a Boszporusznál tervet szőttek az Irene és Károly közötti házasságról, amely csak azért nem valósult meg, mert Irénét letaszították a trónról. [487]

Ezen hódítások után, 44 év háborún túl, miután majdnem megkétszerezte apja birodalmát [488], és „majdnem az egész európai kontinenst átalakította” [489], a térképnek alapvetően meg kellett változnia. Wóban, Pippin halála, azaz 768 után jelentős területek gyarapítják a birodalmat: Breton őrgrófság, Spanyol őrgrófság, Szászország, Bajorország és az Itáliai Királyság. Igencsak bizonytalan Bretagne, a szláv keleti területek, valamint a Spoletói Hercegség és Benevent hovatartozása.

De ha vetünk egy pillantást a 600-as évek Európájának térképére, akkor egészen hasonló frank-meroving területet találunk. Már akkor hozzátartozott egy breton határzóna, a Baszk őrgrófság, Bajorország és Eszak-Itália Toszkánával együtt. A kis nyugatgót csík Golfé du Lionnál már megvolt; a Károly-időkkel összehasonlítva csak Szászország és Frízország hiányzott, amiből adódik a kérdés: Károly csupán egy sikeres rekonkvisztát vitt véghez?

Károly óriási birodalma ugyanolyan gyorsan szétesett, mint ahogy létrejött. A X. században a keleti területeket, illetve Eszakés Közép-Itáliát újra meg kellett szállni. A nyugatot megosztották a francia, burgundiai és provence-i királyságok, mindkét határőrgrófság elveszett, míg Frízország 921-ben (újra) Németországhoz csatlakozott. [490] Miáltal is a 614-ben és a 911-ben érvényes térkép között igazán lényeges különbség csupán egy ponton van: Szászországnál. A módszer, ahogyan Szászországot nem ténylegesen a birodalomhoz, hanem 919-ben a német koronához csatolták, más fejezetben kap magyarázatot. [491]


Történelmi lyukak

Károly hőstetteit az egységes Európa létrehozásának bizonyítékaiként ünnepük. Igaz, közben rendkívüli fáradsággal lehet csupán eltakarni a mindenütt megjelenő ellentmondásokat. Valamennyi vizsgálat újabb és újabb összeférhetetlenséget és hézagot tár fel, mintha személyesen maga Károly lenne az ellentmondás.


Widukind
így például feltűnő, milyen gyorsan távozik a történelem színpadáról a szívós harcos, Widukind, Károly fő szász ellenlábasa, akit 785-ben legyőzött, majd ezt követően a szelíd Károly fiává fogadott, mi több, Attignynél megkeresztelt. [492] Legalábbis úgy tudjuk, hogy ott, hiszen ezt a helyet emlegetik a legtöbbször a 12 verzió közül: „Attigny mellett még Bardowick, Beim, Bergkirchen, Enger, Hohensyburg, Medebach, Minden, Mitterbach, Paderbom, Wolmirstedt és Worms is feltűnik a különböző forrásokban.” [493I Nagy és dicső tetteket várnánk el a legfontosabb és leggazdagabb szász nemesembertől, aki a dán király veje, adoptált császár-fivá avanzsált, és később hercegnek titulálták. [494] A források azonban tettek helyett elég nagy meglepetést tartogatnak: „Akkor mind a ketten (Widukind és veje, Abbio) azonnal visszatértek Szászországba, és soha többé nem lehet hallani róluk”. [495]

Tenei mellett a halálozási évét és sírjának helyét sem ismerjük. Csak a gyanakvás él, hogy 825-ig kolostori fogságban vergődött Reichenauban, s ott vagy Engerben temették el. [496] Más kérdés, hogy sem a frankoknak nem volt okuk arra, hogy legyőzött ellenfelük halálát elhallgassák [497], sem a szász krónikásnak a X. században. Maguk a nácik sem tudták a sötétséget eloszlatni, holott mindent elkövettek, hogy az igazi germánt, Widukindot „végzetesen lelkes római ifjúként” előbbre helyezzék Károlynál. [498]

Két dolgot muszáj ehelyütt megjegyezni: ha Károly már 777-ben megtartotta az első országgyűlést Szászországban, és ezzel Szászországot a Frank Birodalom részeként kezelte „akkor ő ezzel [...] jócskán előrevágtatott”, mégpedig 5, 30 vagy akár 140 évvel is. [499] Miképpen fordulhat elő az, hogy e több, mint 30 évig tartó háború a maga megszámlálhatatlan rémségével a szászokat és a frankokat nem kergette bele egy évszázadokig tartó örökösödési viszályba, hanem éppen ellenkezőleg, homogén néppé olvasztja őket, egy sallangmentes frank-szász fúzióteredményezve. Ezt sem pszichológusok, sem történészek nem értik. [500] Ráadásul Einhard a IX. században még semmit sem tudhatott erről az összeolvadásról. [501] Éppolyan érthetetlen az is, hogy ezen 804-ben történt egyesülés ellenére a szászok csak 919-ben léptek a frankok mellé egyenrangúként. [502.] Itt is olyan rejtélyek és ellentmondások előtt állunk, amelyeket csak elméletünk képes feloldani.

További említést érdemel a szászok történelemírása, amelyet a 973-ig tevékenykedő Widukind von Corvey fémjelez. Világképe mögött „mégis gyakran az a különös nézet rejtőzik, amely nemcsak hogy nem egyezik antik előképeivel, hanem még a Karoling-történetírással sem. [...] Egyáltalán nem érinti őt az az elképzelés, hogy az Imperium Romanum az utolsó idők jellegét viseli magán, és a középkorban folytatódik, ő csak az Imperium Francorumot ismeri, a frankok uralmát más népek fölött. [...] A hosszadalmas és véres, szászok elleni harc, amelyet Nagy Károly vezetett (3 3 évig!), és amelyek során a szászok végérvényesen alávetett helyzetbe kerültek s beolvasztódtak a Frank Birodalomba, az ő történelemképében helyet sem kap.” [503]

Lehetséges, hogy Widukind egy régebbi történelemképet mutat nekünk, mint az „Einhard” által felvázolt. így kézenfekvő, hogy csak egy mondatot szentel a frankok szászok elleni háborújára, hogy még semmit sem tud a birodalom utolsó idők jellegéről, és hogy még nem a császár megkoronázásáról, hanem kikiáltásáról beszél - hiszen ezek a kitalációk csak őt követően születtek.

Érdekes utalást tesz még egy másik szász, az anonim Poéta Saxo,aki 890 körül terjengős eposzt költ Nagy Károlyról, és ehhez Einharddal együtt az „Évkönyveket” versmértékbe tette át. Nála található „hogy a szászok már az Ottók előtt belenőttek a frank tradícióba, Károlyt már nem legyőzőjüknek tekintették, és főképpen nem ellenségüknek”. [504]

Emellett olyan Szászországról beszél, „ahol a frank királyi ház soha nem tudott gyökeret verni, és ahol az Ottók ideje óta a császári erőszak csak vonakodó engedelmességet talált”. [505] Bizonyára Poéta Saxo is sokkal később, 890-ben írta költeményeit.


III. Tasziló
Widukind herceghez hasonlóan III. Tasziló bajor herceg is különös módon zuhant ki a történelemből.Akárcsak Nagy Károly, ő is egy longobárd király, Desiderius lányával (Liutpirc) házasodott össze, és így nemcsak unokatestvére volt Károlynak, hanem sógora is. Mégis - vagy éppen ezért - Károly 788-ban legyőzte őt, letaszította a trónról, halálra ítélte, majd kolostori fogolyként kegyelmet adott neki, végül 794-ben, Frankfurtban még egyszer megalázta. Sem halálozási évét vagy helyét, sem pedig száműzetésének kolostorát nem ismerjük, mivel St. Goar, Lorsch vagy Jumiéges (Gemedium) a 794-es évvel egyetemben csupán feltételezések. [506] A „bajor egyháztörténet Líviusza”, Romuald Bauerreifi páter Tasziló sírját Niedernburgnál, Passau mellett kereste, jóllehet a felső-osztrák Kremsmünster káptalanjának sírfelirata másra utal. [507] Épp ilyen keveset tudunk feleségének és négy gyermekének sorsáról, akik szintén kolostorokban tűntek el. [508] A köztudatban csak halálozási napja, december 11-e maradt fent, mely napot mind a mai napig egy rekviemmel ünnepük Kremsmünsterben. [509]

Ezek után egy magára valamit is adó bajor legalábbis elszomorodhat, hogy a mégoly kevés emlék mennyisége is folyvást csökkenő tendenciát mutat. Mert ha híres kolostoralapításai olyannyira „biztosak”, mint halálozásának körülményei [510], akkor építészeti hagyatéka is a nullával egyenértékű. „Habár tudjuk, hogy Tasziló bajor herceg számos kolostort alapított, és hogy az építészet az ő uralkodási időszakában nagy lendületet vett; óriási építkezéseiből egyik sem maradt fent az idők folyamán.” [511]

Nem oly régen hagyatékából négy rangos tárgy volt ismert: a Tasziló-kehely és két gyertyatartó a Kremsmünster-kolostorból, valamint a montpellieri zsoltároskönyv. [512] A kolostor vezetői határozottan azt a nézetet képviselik, hogy Tasziló jogara be lett dolgozva a két gyertyatartóba, és minden helyreállítás lehetetlen. Érdekes, hogy „a legtöbb tudós ezeket az alkotásokat nem a VIII. századba, sokkal inkább a XI. vagy XII. századba helyezi”. [513]

E következtetés kézenfekvő, hiszen az ezüstöntést csak 1000 után tanulják meg újra. [514] Ennek ellenére Hermann Fillitz 1987-ben síkra száll amellett, hogy az ezüsttárgyak a X. század közepén keletkeztek, mivel a kolostor egyik kincsleltára 1013-ból két „kandelábert” említ, és a Tasziló-gyertyatartó, valamint az egyik X. század közepén készült angol bronzbögre között stílusbeli hasonlóság mutatható ki. [515] Ha mellőzzük a bögrét, a „születési dátum” 1000és 1013 közé kalibrálható, amely mindkét oldalt kielégíti. Csakhogy a Tasziló-kehelyangolszász stílusa egyértelműen rokon a gyertya tartók ornamentikájának Winchester-stílusával [516], ezért e datálás is erősen kétséges. Mindazonáltal az érdeklődés homlokterében álló tárgyat örökkön csodálat övezte, mert „a XII. századig az egész nyugaton a Tasziló-kehely az egyetlen oltártárgy, melynek felszínén figurális ábrázolás mutatható ki”. [517] Az alak elsősorban a feliratra támaszkodik:


TASSILO DVX FORTI LIVTPIRC VIRGA REGALIS.  Ha viszont nem kortársként, hanem olyan műként értékelik, melyet visszamenőleg szenteltek a házaspárnak, akkor a kehely is és a gyertyatartó is 1000 körűire datálódik. Ez világosabb megoldást kínál, mint az a spekuláció, amellyel megpróbálják megmagyarázni, miért tartozik egybe a gyertyatartó és a kehely származásuk és stílusuk szerint. Megalkotásuk között azonban majdnem 200 év telhetett el. A gyertyatartó keletkezési idejével - amely későbbi, mint ahogy Tasziló élt -, és angliai előállításával „tudatosan vagy véletlenül kapcsolódik a kolostor alapítóidejéhez, mert a »Tasziló

6. kép
Károly-kori ékszerek: N agy Károly ezüstdénárja (Párizs), vitatható  a  portré hasonlósága / Károly-kancsó (Saint-Maurice d’Agaune),  XI.  század / Tasziló-kehely (Kremsmünster),  VIII. vagy  XI.  század  Allatomamentika a kelyhen  Erszényrelikvia (Berlin), VHI. vagy XT. század [519]

kehely«-hez képest, amelyet a bajor herceg ajándékba készített az általa alapított kolostornak (kb. 770), határozottan más vonásokat mutat”. [518]

Létezik két másik magyarázat is. A kehellyel (595-610) még első Taszilóra gondoltak, aki tézisem szerint is létezett, vagy a XI. században hozták létre a „III. Tasziló” fikciót, és támasztották alá kulturális tárgyakkal.

Az Ottók kelyhei gyakrabban idéznek Karoling-előképeket, mint például a X. század közepéről ránk maradt ún. Gauzelin von Tours érsek kelyhe. [52.0]


Az avarok
Nyilvánvaló, hogy az avarokat teljesen felőrölték, olyan nyomtalanul tűntek el a történelemből: „Erről tanúskodik az egészen lakatlan Pannónia, és azok a helyek, ahol azelőtt a kagánok királyi vára állt, és amely most olyan pusztaság, hogy nyomát sem lehet felfedezni emberi lakóhelynek. [...] A frank nagyok közül ebben a háborúban csak ketten lelték halálukat”. [521]

Károly tehát olyan háborúkat vezetett, amelyek az ellenfelet elsöpörték a föld színéről, saját serege azonban jóformán egyetlen vércseppet sem hullatott. Einhard különös módon nem avarokról, hanem  hunokról beszél, miközben a VII. századból Fredegar hun melléknevű avarokról szól. [522] Vajon a későbbi krónikások elfelejtették, hogy a hun előrenyomulás már 469-ben véget ért? [523] Vagy, hogy az avarok 558 és 601 között vezették támadásaikat? Nem tudhatták, hogy a kutatás ma megkülönbözteti az avarokat, a pszeudo-avarokat és a késő avarokat, és hogy ezeket elkülöníti a bolgároktól, anélkül, hogy ezen népeket teljes egészében „felfogná”. Manfred Zeller a sztyeppei népekről írt munkáiban rámutat, hogy e lovasnépek létszáma az I. évezredben megduplázódott - megtöltendő az üres évszázadokat. [524]

Éppen ezt a meglepő érdektelenséget várnánk el egy túlterhelt hamisítótól, aki „művészi” figuráit - itt az avarokat - csak addig kíséri, amíg azok bűnüket el nem követik. Akinek ez a végkövetkeztetés túl merésznek tűnik, gondolkozzon el egy másik tényen.


Károly anonim vazallusai
Walther Kienast életét a kora középkori vazallitásproblémájának szentelte, kutatott, hogy a földbirtok létrejöttét megértse. A kapott okmányokból kinyomozta, hogy az egyes királyoknak vagy császároknak milyen sok néven nevezett vazallusa volt. Valószínűleg Donald Bullough kijelentését tartotta szem előtt: „Számunkra ezek a férfiak (a vazallusok) természetesen csak nevek, vagy ehhez hasonló bábfigurák,amelyek a krónikás fonalain táncoltak. Csak két laikus lép elénk hús-vér emberként Károly udvarából”: Wibodus harcos, és a könyveit vonszoló Einhard. [525]

Nagy Károly esetében Kienast 24 ilyesféle „vassi dominicit”, azonkívül még egyetlen utóvazallust tudott azonosítani név szerint. [526] \fojon ez kielégítő szám? K. F. Warner megpróbálta felbecsülni az egykori összvazallusi mezőnyt: „A ténylegesen meglévő 189 érsekségből, 200 királyi kolostorból, 140 jelentős várból és 500 grófságból indultam ki. Ezek után Nagy Károly vassi dominiciéinek a száma alig lehetett kevesebb, mint 1000. A nemesi vazallitás összerejét 30 ezerre becsülöm.” [527]

Kienast nem volt igazán elégedett azzal, hogy az összes királyi vazallus 97,6%-a névtelenségbe burkolózik, rendületlenül kutat, hatvan esztendő után sem adva fel a harcot. [528] Mi pedig csendben megkérdezzük: lehetséges, hogy a Nagy Károly által sorban megnevezett vazallusokat [529] nem lehet azonosítani?

Még elégedetlenebb lett volna, ha a fiktív évszázadok koronatanújaként idézik meg. Hiszen a Károly-időkre, valamint az utána következő évszázadra vonatkozó kutatási eredményeit aligha lehet másképpen értelmezni, mint a hamisítók lustaságának tökéletes bizonyítékát. Egyetlen gazdaságosan gondolkodó hamisító sem találna fel 1000 vagy még inkább 30 ezer személyt hozzátartozóikkal és leszármazottjaikkal együtt, hogy szerep nélküli statisztákként vegye velük körbe a hősöket. A virágzó középkor hamisítóinak így is éppen elég dolguk volt azzal, hogy a gene-ológiákat minden akkori nemesi család esetében praktikusan Károlyig vezessék vissza.


Európa testi ősatyja
Károly dicsőítése - Világ Ura, Krisztus, Világ Bírája - földi alapvetésre támaszkodott. Személyes morálja ugyan éppenséggel nem felelt meg a keresztény tanoknak, ebből azonban nem lehet semmire következtetni. Többnejűsége még mindig salamoninak nevezhető. Állítólag dinasztikus okokból nem szerzett lányainak házasságot [530], a frigy még Rotrude és VI. Konstantin császár között sem jött létre. [531] Viszont nagyon kedvelte a házasságon kívüli kapcsolatokat, az így született három „zabigyerekét” igen szerette: Nithard például történetíróként kötődött az udvarhoz, Ludwig pedig tekintélyes abbé lett Saint-Denisben, és 867-ig élt. [532.]

Leszármazottainak sokasága azonban nem hatványozódik a következő generációknál, hiszen tizennyolc gyermeke után csupán tizennyolc unoka következett. Utóbbiak közül csak hatan házasodnak meg, miután hárman papi hivatást választanak, míg hat leányunoka érthetetlen módon feledésbe merült. Mindezek dacára 13. utódgenerációja már 984 főre dagasztja az aktuális famíliát.

És Károly utódainak száma feltartóztathatatlanul növekszik. „A németek fele gyakorlatilag Nagy Károlytól származik”, erről egy olyan kutató biztosít, mint Herber Stoyan. [533] Sőt, Károly leszármazottjai még az első generációkból is szaporodnak. Ezt akkor ismerjük fel, ha a biztos utódokról készített három listát összehasonlítjuk. [534]

Generáció Brandenburg Wemer Rösch
 1 17 18 18
 2 19 20 19
 3 45 47 46
 4 27 40 41
 5 37 50 51
 6 56 86 86
 7 67 _99 104
 268 360 365
 „Az az ezer (a 13. generáció), a »késő középkor« kezdetén, majdnem az egész európai főnemességet magába foglalta, ők - ez egy további eredménye Brandenburg kutatásainak - nemcsak egyszer származnak Nagy Károlytól, hanem általában többszörösen is. Mert Károly utódai mint a legmagasabb réteg hozzátartozói, mindig egymással kötöttek házasságot, és ennek az volt az eredménye, hogy átlagon felül »megszaporodtak«.” [535]
 Halála után 400 évvel az egész európai főnemesség közvetlenül, sőt gyakran többszörösen híres arról, hogy Nagy Károlytól származik. [536] így ő Európa uralkodóinak nemcsak lelki, hanem testi ősatyja is. „Europapának” az sem ártott, hogy a királyi családfa tekintélyes ágairól egyszerűen elfeledkeztek. így nincsenek híreink Károly fiáról, Itáliai Pippinről és öt lányáról, akárcsak Együgyű Károlynak a 907-ben, Friderummal kötött házasságából származó hat - vagy négy [537] - lányáról. [538] Ennél az uralkodónál (879-929) a 911. évtől a forráshelyzet ugrásszerűen javul [539], hiszen következő öt lányának utódait geneológikusan gondosan regisztráltatja.
 Károlynak nemcsak a férfierejére volt szüksége ahhoz, hogy a kontinensen túl is célirányosan terjessze magvát, hanem aktív és hamisító kezekre is. így Károly császár Karoling-leszármazottsá- gát Theoderich istenkirályra, később pedig a trójaiakra vezeti vissza. [540] Ezt éppen az a 101 Károly-okmány bizonyítja a rendelkezésre álló 270-ből, amelyek bizonyíthatóan hamisak. Ilyen magas hamisítási aránynál az ember elvárhatná az óvatosságot azon történészektől, akik végül is hamisításnak tartanak egy egész Ká-roly-konzíliumot a kánonokkal együtt. [541] Wójában inkább elcsendesedtek: „Újabban ismét felkapott tény, hogy a kb. 270 okmányból, amely Nagy Károly neve alatt maradt ránk, nem kevesebb, mint kb. 100 darab hamisított, és a hamisítványokat több mint három századon át készítették.” [542.]


Őshamisítás
E tény, mondhatni, bombasztikus. Elsősorban az az érdekes, hogy a hamisítványok nagy részét a XII. században állították elő, és hogy 23 hamisítvány szemtelenül eredetinek mutatja magát. [543] Itt kizárólag arra az óriási mennyiségű középkori hamisítványra utalunk, amelyet már eddig is lelepleztek. [544] Csak az 1986- ban tartott müncheni hamisítványkongresszus jegyzőkönyve több mint 3700 oldalas. [545] Ha meghallgatunk egy olyan kívülállót, mint Wilhelm Kammeier [546], arról, hogy hány további hamisítványt fedeztek fel kiderül, hogy a hamisítások indítóoka már régóta ismert: „A XII. században különböző egyházi intézményekben, mindenekelőtt a birodalmi apátságokban foglalkoztak okmányhamisítással,hogy a család (és a kisnemesség) jogainak megállapítását elősegítsék. Ezeknél a hamisítványoknál előszeretettel használták császárok és királyok neveit, akik régebben uralkodtak, sőt még Nagy Károly és Jámbor Ludvig nevét is.” [547]

Tézisemből következik, hogy idáig nem különítették el az eredetieket a hamisítványoktól, hanem csak a jó hamisítványokat a rossz hamisítványoktól. Ami nem felel meg egy eredeti feltételeinek, azt kimustrálták. Miután a feltételeket a diplomatikusok állandóan finomítják, ezért állandóan új hamisítványok lepleződ-nek le. Összességében felismerhető, hogy a három fantomévszázadban csak hamis okmányok készültek, vagyis ezen okmányoknak nem csupán a 30, 50 vagy 70 százaléka hamis.

Egyes kutatók szerint a hőskeresők a XII. századtól Nagy Károlyhoz hasonlóan Nagy Sándorra is ráfanyalodtak. „Történelmi vonatkozásban ez a német nyelvterületen 1150 után kezdődik, műfaji vonatkozásban az udvari epikától a drámáig, a farsangi játéktól a mesterénekig, a történeti bibliáig, krónikákig, bohózatokig és a példázatirodalomig nyúlik.” [548]

Ezek szerint ez a hőskereső folyamat a Barbarossa-időkre esik. Sándor már abból a „Fredegar-krónikából” hozta magához közelebb a középkori ember világát, amely a VTI. századból származik [549], és amely a trójaiakat szintén a frankok őseiként emlegeti.

A megjelölés, mely szerint „Fredegar után”, biztosan abból a századból származik, amikor először használja J. Scaliger 1598- ban. Mivel „Fredegar” 613-ig tűrhetően, 642-ig legalább megszakításokkal tudósít [550], és egyetlen történelmi műve a VII. századot mutatja be, így tanácsos a sötét évszázadokból származó szerzőt nem sokkal az 1150 előtti időkbe átköltöztetni. így nem fordulhat elő, hogy a trójai frankokról költött híradása 350 évvel korábban szülessék meg a kelleténél.


A háromszorosan elhanyagolt egyházállam
Újra ki kell pellengéreznünk a három birtokmegerősítő okmány elvesztését, a világtörténelem egyik legnagyobb hanyagságát. Köztudomású, hogy elsőként Nagy Konstantin ajándékozta a pápának az „egyházállamot”. Ez a grandiózus ajándék egy még grandiózusabb konstantini hamisítványként lepleződött le - már, vagy még
 - a XV században. Azóta rejtély, hogy a „pápai kacsa” a VIII. vagy a IX. századból származik-e [551], mindenesetre a 755. év körüli időt favorizálják. [552.]

Valamennyi kritika legfőbb problémája, hogy az inkriminált eredeti példányt egyetlen ember sem látta. Világossá vált, hogy az okmányt nem elhanyagolták, elvesztették - az sohasem létezett. Összeszedtem az okait annak, hogy a hamisítvány miért a XI. században keletkezett, és miért két lépésben vált eredményessé [553]; mai ésszel azt gondolom, hogy első szövege a késő X. századból származik. Ennél az első osztályú hamisítványnál az a tény okozza a gondot, hogy a hamisító olyan dolgokról tudott, amelyekről elvben sohasem tudhatott, mint azt Horst Fuhrmann az „Anticipatórikus jellegű hamisítványok”-ban előadja, Percy Ernst Schramm pedig már 1929-ben egy hasonló értékelésre jut: „A művéből levonható következtetések, amelyeket a hamisító még nem is sejthetett,csak sok száz évvel később értelmezhetők.” [554]

Az egyházállam azonban mégsem egy hamisított, hanem egy valódi ajándékozás ürügyén jött létre. Az ifjabbik Pippin ugyanebben a VIII. században, sőt, talán pontosan ugyanebben az évben odaajándékozta a pápának az egyházállamot, éspedig pont akkor, amikor a „konstantini ajándékozást” hamisították. A longobárdok elleni sikeres harcot követően (756) átadta III. Istvánnak a meghódított Exarhátust, a Pentapoliszt és Rómát azzal, hogy a meghódított városok kulcsait az ajándékozási okmányokkal együtt letette Péter sírja elé, ahogyan 754-ben Quiercyben megígérte. [555] Ez a pippini ajándékszemtelen gyermekcsínynek, afféle sértésnek - mai szóval orgazdaságnak - tekinthető, hiszen ez az elajándékozott terület jog szerint a keletrómai császáré volt, hiszen a longobárdok csak 751-ben települtek oda. Márpedig Pippin idejében a pápák még mindig a keletrómai császárt ismerték el maguk fölött, és ennek megfelelően a pápai okmányok - 776-ig - a bizánci Basileus kormányzási évei alapján datálódtak. Pippin tehát a bizánci császár alattvalóinak ajándékozta a bizánci területet, ez az abszurditás azonban az idevágó irodalomban alig játszik szerepet.

Persze mindig mindennek van előzménye. Itt megjegyzendő, hogy a keletrómai területeket már a longobárd időkben (744) Ravenna és Róma között egy folyosó kötötte össze, amely „római ellenőrzés alatt” állt. De: „nem ismert, hogy a rómaiak 744-ben mennyire uralták Perusia (Perugia) és Tudertum (Todi) városok környékét”. [556]

Nagy Károly 781-ben és 181-ben apja pápai ajándékát jelentősen megfejelte. [557] A naiv történész csodálkozik: „Csodálatra méltó, hogy mindkét okmány, amely a pippini ajándékozási ígéretet és Károly általi megismétlését tartalmazza, elveszett. Hiszen ezeket alapvető jogi okmányként kellett volna őrizni. Semmi sem lehetett fontosabb a pápák számára, mint e két dokumentum”. [558]

Csakhogy a Szentszék illetékesei nem tanultak az elődök látszólagos hibáiból. Bár szerencsére Nagy Ottó maradéktalanul megismételte a karolingi paktumot császári koronázása alkalmából 962-ben, Rómában. „Kínos hézag a történelmi átadásban, hogy a kívánt és engedélyezett visszahelyezés mértékéről csak nagyon homályosan vagyunk informálva.” [559]

III. Ottó ezt az ottóniánumot, vagyis nagyapja nyilatkozatát nem erősítette meg, de ez a kijelentés is csak egy indiciatív összegzés, mert ennek elutasítása sem mutatható ki. II. Heinrich csak utalásképpen hivatkozik 1020-ban az ottóniánumra. [560]

Maguk a pápák csak a X. század végén hivatkoznak a „konstantini ajándékozásra”. [561] A Pippin-Károly ajándékozás értelmezései valószínűleg 817-ből és 962-ből származnak. [562] Kritikus gondolkodók meghökkennek, ha vizsgálják a frank ajándékozásokat: „Ha az ember megnézi azokat az országokat, amelyeket a pápai életrajz megad, akkor legalábbis kérdéses az okmányok tartalma. Károly és Pippin ekkor a mai Lombardia kivételével gyakorlatilag egész Itáliát és Korzikát elajándékozta a pápának”. [563]

Ilyen nagymértékű ajándékozást egyetlen történelmi atlasz sem jelöl. Ellenben az összes ábrázolja az egyházi államot, amely tengertől tengerig húzódik, Rómától Ravennáig, és a legkeskenyebb helyen, egy valódi darázsderéknál, 20 kilométer széles volt. Könnyen ezen térképi feltüntetés ellenére sem határozható meg területe és státusa.

„Ez az egyházi állam egy övét képezett a Tirrén-és az Adria-i-tenger között, de területe ingadozott,rekordnagyságát a VIII. és a XII. században érte el. A XI. századig többnyire viszonylagosana Német Birodalomhoz volt kötve.” [564]

Aligha lehetne homályosabban körülírni egy állam területét és státusát. Az egyházi állam 800és a XII. század között időnként eltűnt a politikai köztudatból. így tudósítanak 882-től 914-ig: „Azt, hogy Pippin és utódai ajándékozási okiratai alapján a római érsek uralkodhat az örök város felett, elfelejtették-,azok a nemesi csoportok, amelyeknek az apostoli fejedelmek emelvénye csak hatalmi eszközt jelentett céljaik eléréséhez, egymással harcoltak az elsőbbségért.” [565]

Vagyis a terület és a fölötte való uralom egyszerűen feledésbe merülhetett!Még a papok sem jelentették be igényüket saját államukra, holott nekik elemi érdekük volt a világiaktól való függetlenség. Csak az egyházreform és a lassanként kifejlődő invesztitúravita - amely 1035-ben kezdődött és 1056-ban erősödött fel - okán vezette a kúria „külpolitikáját anélkül, hogy sokat kérdezősködne a birodalomról, különösen Alsó-Itáliában”. [566]

A pápaság jelentősége ugyanolyan mértékben ingadozik, mint az egyházi állam jelentősége: „A pápai erőszak (a IX. században) egy rövid pillanatra eléri csúcspontját, amelyet - miután a Karoling-hanyatlás örvényébe merült - csak a XI. század egyházi reformjával ér el megint. Lehet kételkedni abban, hogy a pápaság e nélkül a IX. században kialakított világkép nélkül valaha is elérte volna a későbbi magasságot.” [567]

Elméletem szerint a pápaság kitalált magasrepülése a Karoling-időszakban ugyanezeket a célokat szolgálta. Határozottan emellett szól az, hogy a pápák X. századi helyzete rendkívül bizonytalan. Különben (Kari Günther utalása, Bad Dürkheim) III. Ottó császár nem foglalhatott volna okiratba egy ekkora sértést: „Ottó, az apostolok szolgája és Isten akaratából római császár (titulus). Tudjuk, hogy Róma a világ feje, bizonyítható, hogy a római egyház minden egyház anyja, és hogy ezt a tényt a pápák figyelmetlenségéből és hanyagságából régen elfelejtették.” [568]

Azzal az érdekes esettel találkozunk itt, hogy az uralmon lévők megfeledkeztek felségterületükről és hatalmukról, de még egyházi státusukról és méltóságukról is. Ezt vagy orvosi szempontokkal, vagy a fiktív századokkal magyarázhatjuk meg.

De térjünk vissza az egyházi államhoz, amely 1201-ben újjászületett. Ekkor IV Ottó a pápát egy még inkább birodalomfüggő terület független urának ismeri el. És amikor III. Innocent pápa gyámsága (1198-1216) véget ér a fiatal II. Frigyes felett, a pápa kiköveteli magának Sora grófságot.

„A pápák régen igényt tartottak egy saját tartományra. Ennek érdekében számos uralkodói okmányra hivatkozhattak, kezdve a mondákkal övezett, valóságban a Konstantin-féle hamisított ajándékozási iratra, továbbá Pippin 754-es valódi szerződésére. De ezen fóldkiutalásokból szinte semmit sem realizáltak. Persze, Róma közvetlen körzetében gyakorolta a kúria a felségjogokat, amikor a császár külföldön tartózkodott. Ám semmiképpen sem jöttek létre pontosan körülhatárolható viszonyok. [...] A Conti-pápa az »egyházállam« újjáteremtőjévé lett, kiterjesztve az egyházi állam területét a Tirrén-tenger és az Adria, Paglia és Carigliano, a Pó és Trento közé. [...] Az apostoli szék elnyerte a vágyott szabad territóriumot - egy széles övét a félsziget körül -, amely parttól partig ért. Innocent várakkal erősítette meg pozícióját, így végre rendezett viszonyok közepette kormányozhatott.” [569]

Miután a pápa csak ettől fogva válik az egyházi állam igazi védelmezőjévé, levonható a következtetés: korábban nem volt mit védeni. Véleményem szerint III. Innocent, aki Jámbor Lajos okmányát „egy rekuperációs politika” jogi alapjává tette [570], az egyházállam tulajdonképpeni megteremtőjének, és nem újjáteremtőjének nevezendő. Csakhogy az egyházi állam tulajdonképpeni kialakítása még mindig nem zárult le. Csupán 1275-ben egyezett bele Habsburg Rudolf abba, hogy a Szentszék a birodalomtól független legyen. Kissé tovább tartott mindez Romagnában: „Csak valamivel a XIII. század előtt mondott le a diplomaták által kényszerített Habsburg Rudolf egyértelműen a pápaság javára az Adria, a Pó és az Appenninek közötti területről.” [571]

Az a gondolat, hogy a kora középkori egyházi állam fiktív, hogy minden alapokmánya - úgy a konstantini, mint a pippini, illetve a károlyi ajándékozás - hamisítvány, nehezen vitatható megállapítás. Kizárólag így magyarázható egyértelműen az eredeti okmányok hiánya, csak így érthető az állami terület feledésbe merülése, csak így nincs szükség arra, hogy elméletet keressünk
 - még nem találtak hihetőt -, hogy miért keletkezett egy időben a pippini és a konstantini ajándékozólevél. A konstantini hamisítvány a Lateránból származott, és egy bizánci császárra támaszkodott, mint világra jöttének segítőjére, míg a pippini és a károlyi ajándék egy nyugati uralkodóra alapozott. [572] Vajon a „keleti” és a „nyugati” kiállítás között az 1054-es nagy nyugati egyházszakadás áll? Egy biztos: mindegyik hamisítvány elsősorban a pápákat használta Iá.


Frankhon: a gazdaság nélküli birodalom

Károlyt dimenziókon túli kezdeményezőként ismerjük, aki magasra tette a mércét, és kijelölte az utat. Egy minősítő értékelés szerint [573] mindig szem előtt tartotta a külső háborúk és a belső kormányzás sokféle célját, harcolva szervezte meg az új és a régi birtokokat, érseki városokat alapított, támogatta a kulturális és missziós kolostorokat, az egész világból jelentős embereket vonzott udvarához, majd grófokként, érsekekként, apátokként vagy tábornokokként küldte vissza őket. Mindenütt jog szerint cselekedett, és Európa-szerte kultúrát támogató mecénásként lépett fel. Valóságos szuperlényként elérte, hogy birodalma - a művészet, a kultúra, a vallás és a politika területén egyaránt - olyannyira előrejusson, hogy századokra szóló, ugrásszerű fejlődésről regéljen az utókor.

Rendkívül szilárd gazdasági alapokra kell támaszkodnia annak a birodalomnak, amely gyakorlatilag 46 évig szakadatlanul háborúskodik, ugyanakkor építészete óriásivá nő - csak várból 65, összességében pedig 313 nagy építmény épül -, pénzt teremt elő az improduktív művészetek, és még több pénzt az egyház számára. Ennek irányításához egy zseniális financiális vezetőre is szükség volt, ami hovatovább idilli viszonyokat feltételez, ám hogy ennek elérése nem lehetetlen, azt annak idején Caesar is megmutatta. [574] De mit nyújtott Károly, mint közgazdász?

Ennél a kérdésnél a Károly-kutatás megéli saját roncesvalles-i katasztrófáját, hogy történelmileg képben maradjon. Mert milyen a birodalom gazdasága „Európa atyja” idején? Ha az eredményt nézzük, akkor összefoglalva: totális kudarc, hiszen csak naturális gazdálkodást találunk minimális cserekereskedelemmel, méghozzá majdnem neolitikus színvonalon!

Természetesen alig akad életrajzírója Károlynak, aki ezt ily keményen kimondaná. Emiatt a kudarc részleteit ki kell hámoznunk az eufémizmusokból, amelyek az állítólag Károlytól kiindult fejlődést rejtik, de felfoghatóvá csak évszázadokkal később válnak. így például a szakterület alapos ismerője, Ernst Pitz felfedezni véli, hogy a fosztogató vikingek a gyűlölt frankoknál igen virágzó gazdaságot találtak; s ezt a reményteljes perspektívát próbálja egy olyan országra átültetni, amely egyébként a fejlődés semmi jelét sem mutatja. „Csak így magyarázható, hogy éppen a Karoling-időkben,  amikor az antik városok és a közlekedési rendszer hanyatlása mélypontján van, amikor a mezőgazdaság csaknem a gazdasági élet kizárólagos alapja[...], hogy éppen ebben az időben valami új modell körvonalai bontakoznak ki, amivel Európa addig város nélküli részének urbanizálódása nagy lendületet vehetett.” [575]

Ha nem vakít el minket a megígért, de csak a X. században beindult fellendülés, akkor a Károly-korszak következő jellemzőit állapíthatjuk meg: a városok és a közlekedési rendszer színvonalának mélypontja, csak a mezőgazdaságra redukálódott gazdaság.


Károly városai - a hiányzó városiasodás

Johannes Bühler 1929-ben azt írta, hogy 900 körül Németországban kb. 40 város létezett; 1200-ig még 210-et alapítottak. [576] De mi volt 900 előtt? Itt már tudtak a középkori gazdasággal foglalkozó szakemberek a hanyatlásról. így Alfons Dopsch, alá inkább folyamatos fejlődést lát mint katasztrófát, jelentős energiát fektetett abba, hogy a városok hanyatlásának elméletét megtámadja. „Egy nagyon ismert közgazdaság-történész is (W Somban) nem olyan régen azt állította, hogy a frank császár (Nagy Károly) széles birodalmában egyáltalán nem is volt város.A különböző elméletek a német városok keletkezéséről alátámasztják ezen elgondolást.” [577] Dopsch azonban munkájában mindezt cáfolni igyekszik. Ugyanezen időszakban ellentmond neki Henri Pirenne, aki úgy vélte, hogy „csak a Karoling-kor hozta meg a városiasodás teljes összeomlását, a Meroving-korszakban még megfigyelhető az antik városiasodás erős visszacsengése”. [578]

A városiasodás területén az általa megállapított zsugorodást hol újra megerősíti, hol pedig érvekkel elutasítja. [579] Azóta a két vélemény, amelyet a szélsőséges „város nélküli gazdaság a Karoling-korszakban” [580] és „sok kicsi, de működő város” [581] jellemez, nem tudott egyensúlyba kerülni.

Pitz azon igyekszik, hogy a fosztogatókat és gyújtogatókat a Karoling-gazdaság motorjaként mutassa be. [582] „Figyelemreméltó ellentmondás rejlik abban, hogy a várak és a városok, még a nyitott elővárosok is, amelyek mozdulatlanul éltek, s szinte konzerválódtak, nemcsak vonzották az ilyen embereket, de ugyanakkor  a hódítások és fosztogatások folyamatos sorozata ellenére a betelepülőknek jólétet és befolyást biztosítottak.” [583]

Számára, aki ezt a városok nélküli frank kultúrát világosan és érthetően ábrázolja, hasonlóképpen szörnyű a következő probléma: „hogyan lehetséges, hogy éppen a VIII. és IX. század városaiban - amelyeket összehasonlításképpen joggal tekintenek a tulajdonképpeni európai városok elő-és korai formájának -figyelhetjük meg a gazdasági értelemben vett polgárosodás kezdeteit, ahol is megjelennek egy olyan népréteg előfutárai, akik közvetlenül nem a mezőgazdasághoz kötött, kereső emberek”. [584]

Magától értetődik az is, hogy Károly idejében tisztán jelentkezik az osztályharc. Akkoriban J. M. Shukow szerint megkezdődött „a magántulajdon fejlődése a mezőgazdaságban”: „A termelési erők alacsony fejlettségi szintjének következtében a kispa-raszt képtelen volt arra, hogy megtartsa azt a földterületet, amely a tulajdona lett.”

így a szabad frank paraszt teljes gazdasági függőségbe került a nagyobb birtokkal rendelkezőktől: „A kegyetlen feudális kizsákmányoláséles osztályharcoteredményezett a parasztok és a feudális urak között” [585], ennek nyomait megtaláljuk a királyi kánonokban és középkori krónikákban is. Ma mindenütt elfogadják, hogy a X. század közepéig „az osztálytársadalom az antikok hagyatékaként” továbbra is fennállt. [586]

A valóságban - legalábbis ezt más Károly-kutatók valóságnak tartják - Károly frank birodalma infrastrukturálisan oly szerény volt, hogy már az Aachenre vonatkoztatott „főváros”fogalom is tévedésbe visz. Aachen csak I. Frigyes ideje alatt kapta meg a városjogot, és akkor is csak két lépésben, 1166-tól. [587] Akkoriban Nagy Károly ragyogó pajzsa szolgált városi címerként, amely még csak nem is említi Aachen nevét, és egyébként a XII. századból származik. [588] Ám a „főváros” megjelölés alapjában véve azt jelenti, hogy Károly megtette az első - túl messzire menő - kísérletet, hogy kora és a virágzó középkor nomád vagy vándorló királyságát [589] egy olyannal váltsa fel, amelynek van székhelye. [590] Szép elképzelés, de már csak azért sem lehet igaz, mert a Meroving-ldrályok egészen a VII. század második negyedéig helyhez kötött rezidenciákban éltek. [591] Valójában Károly idejében éppen nem városi centralizáció, hanem annak ellenkezője történt: „A római impérium és a germán birodalmak létrejötte hanyatlást okozott a városi társadalomban, falusiassá, alacsonnyá vált az életszínvonaF. [592.]

A középkor kutatása sok energiát fordított arra, hogy felderítse a frank városok szegénységét,a „Karoling-korszak rusztikus vonását”. [593] Fejcsóválva pillanthatunk meg gigantikus különbségeket: „A világ legnagyobb városa” a IX. század végén Harun al-Rasid Bagdadja majdnem kétmillió lakosával [594] vagy „talán egymillióval”. [595] Szamarkandnak és Kairónak a IX-X. században kb. 500ezer [596], Córdobának és Palermónak kb. 300ezer [597] lakosa van, míg Edith Ennen arra panaszkodik, hogy az adatok ingadoznak 500 ezer és egymillió lakos között. [598] Ezzel szemben a sötét évszázadokban 1000 előtt nincs keresztény város, amely legalább 100 ezer lelket számlálna - a VIII. században még Konstantinápoly polgárainak száma is 400 ezerre vagy még kevesebbre esett vissza [599], Róma lakóinak száma bizonyára még kevesebb [600] -, kiváltképp Itáliát lehet „ember nélkülinek” nevezni a VI. században. [601]

A frank városokban élők számáról alig érdemes beszélni. A kérdés csak az, hogy Kölnben, Mainzban vagy Trierben elérte-e a polgárok száma a tízezret, vagy kevesebben voltak, úgy, mint Reimsben, Lyonban vagy Arlesban [602], vagy mint a királyi székhelyeken, Párizsban, Orléans-ban és Metzben. [603] A Meroving-települések valószínűleg még kisebbek voltak. Frankfurt például
 - amely 1994-ben ünnepelte azt, hogy Nagy Károly több mint 1200 éve alapította meg - Hans-Ulrich Niemitz megállapítása szerint, amelyet Otto Stamm rétegtanára alapozott [604}, a Karoling-korszakban olyan apró volt, hogy a föld alatt egyáltalán nem jelöli semmi. [605] Kár, hogy ebben a kötetben nem áll módunkban elmélyedni a városrégészeti leletekben.

"Valamikor a Karolingok után lendül fel az ország: „Európa új városiasodása 900 körül kezdődik” [606], míg Guy Bois számára világos: „A X. század végéig a városok feltartóztathatatlanul zsugorodnak”, míg „majdnem csak önmaguk árnyékává válnak egy olyan társadalomban, amely egy közkedvelt és abszolút helyes kifejezéssel élve »elvidékiesedett«”, ami egyben „megállíthatatlan, több száz éves és vitathatatlan tendencia”. [607]

A  lakosság létszámának fellendülése eszerint legkorábban a X. században lesz jellemző, azonban korántsem minden területen: a Stauferek fő területének számító Elzász még 1100 körül is csak egy várossal, Srassburggal számolhat. [608] A birodalomtól keletre pedig „további, városok nélküli területeket találunk[609]

Pierre Riché, aki a Karolingok pártján áll („egy család átformálja Európát”) pozitív gondolatokat erőltet: „A nyugat még nagyon kevéssé volt lakott, még akkor is, ha a lakossági görbe a VII. századtól látszólag újra felfelé megy.” [610]

Ehhez csatlakozik Bois, aki még éppen 1000-ig zsugorította a városokat, de szerinte a lélekszám minimuma mégis jóval 600 előttre esik. [611] 650 és a X. század között csak interpolálni tud [612.], dehát persze egy olyan időszak, amely fiktív, nyilván nehezen produkál lakosságot. Ezt a régészet többszörösen bizonyítja: „Településrégészeti vizsgálatok, tehát a Rajna és a Duna menti római városok területén lévő települések feltárása azért sikertelen a kora középkor vonatkozásában, mert a későbbi építési munkálatok eltüntették azokat a nyomokat, amelyek nagyobb területeken még összefüggnek.” [613]

Már Karlsgrabennél hallottunk erről a szerencsétlenségről. A későbbi építési munkálatok mindig elfedik a Karoling-települé- seket, kvázi szétrombolják őket, ami fájó pont, különösen annak tudatában, hogy miközben ezek hozzáférhetetlenekké válnak, addig érdekes módon a korábbi Meroving-tanyák gond nélkül kimutathatók maradnak...


Katasztrófa avagy folyamatosság?
Most nem tudunk belemerülni a nagy folyamatosságharcba, amely egy évszázada folyik akörül, hogy fennálltak-e, és meddig a római városok a frank uralkodás alatt, van-e, és ha igen, meddig, folytonosság a késő antik kor után. [614] Sokáig azt hitték, hogy az antik népeket az északi népek pusztították el. Csak 1883-ban váltotta fel először Georg Wolff, 1918 után pedig Alfons Dopsch ezt a katasztrófaelméletet egy folyamatosságelmélettel. [615] „Minél számosabb az ásatások eredménye, és minél többet nyer a történelmi topográfia a biztos bizonyítékokból mindkét oldalon a régebbi és a germán periódusban, annál világosabban látható a szakadék - amely régebben látszólag elválasztotta a kettőt -, továbbá a rajta átívelő híd, annál világosabban látszik a fejlődés folyamatossága a sokat emlegetett vad népvándorlás Sturm und Drang periódusa közepette, és egyre szélesebb csíkban.” [616]

Dopsch kutatási álláspontja azonban nehezen bizonyítható. „A kutatók teljesen megegyeztek abban, hogy legalábbis a Duna és a Rajna határán  Budapesttől Nijmegenig a középkorban stricto sensu egyetlen római város sem él tovább.” [617] Ugyanígy látja Edith Ennen kutatónő:  ,^ifolyamatosság a Szajna, Maas, Rajna és Duna mellett vitatott, törékeny, nem teljes, csak igen nagy fáradsággal ismerhető fel, hisz töredezett, elszigetelt elmeiben van jelen” [618], hogy aztán mégis emellett a perforált folyamatosság mellett emeljen újra szót. [619] Megjegyzendő, a templomok a késő antik mártírcellák óta bizonyítani vélik folyamatos létüket, s ez a kontinuitás az egyház területén ritkán vagy sohasem vonható kétségbe. [62.0] Igaz, ennek érdekében bizarr kompromisszumot kellett kötniük: a püspökök majdnem egyedül éltek a városok romjain, fenntartván ezáltal a települések folyamatosságát, míg a lakosság vasárnapi misére a kereskedő elővárosból és annak környékéről a romokba áramlott.

Életszerű? Vagy abszurd? Pedig Henri Pirenne a harmincas években így mutatta be az akkori időszakot. [621] S ugyanezt a képet egy későbbi tiszteletreméltó tudós szavaival is visszaadhatjuk: • ,/i régi épületek maradványaiban élt a lakosság egy része, hiszen a legtöbb fontosabb város püspöki székhelyként bizonyos jelentőséggel bírt. Ám a világi urak vidéken laktak.” [622]
 • „Kétségtelen, hogy nyugaton mindig álltak városok, de a késő antik kor római városai »koporsói« falaik közé  csak egy maroknyi lakost zártak, a katonai, adminisztratív és/vagy egyházi vezetőkkel. Ezek többnyire püspöki székhelyek voltak, amelyekben egy szűk világi rétegtömörült a kisszámú klérus köré; a gazdasági élet pedig egy kis helyi, a napi igényeket kielégítő piacra korlátozódott. [62.3]

Ehhez a romokban folyó léthez, ehhez „a romokban folyó kontinuitáshoz” [624] „elővárosokhoz hasonló életmód” tartozott. [625] így volt ez például Kölnben, ahol „a városi élet” [...] a frankok idejében sem állt le egészen”. [626]

E mögött az elképzelés mögött, hogy a frankok csak vasárnaponként jöttek misére a hanyatló(ban lévő) városokba, egyfajta, a városi lét elleni germán ősi ösztön kísért az irodalomban. Utalni lehet a késő antik történészre, Ammianus Marcellinusra, aki Julianus császár 356-os, a németek ellen viselt háborújáról ezt írja: „Irtóztak a városoktól, mintha odúk lennének, amelyek, hálókkal körülvéve, szabadságuk sírját jelentették.” [627]

Carlrichard Brühl erre a nézetre iróniával kontrázik: „Csak az az érdekes, hogy az éppenséggel kényesnek nem nevezhető Merovingok a VI. században láthatólag egész jól elviselték a városi életet, míg utódaik a VII. században az egészséges vidéki élet ellenére politikailag már nem sokat alkottak.” [628]

Közép-Európán túl, a Bizánci Birodalomban még drámaibb állapotokat találunk. I. Justinianus (527-565) virágzó kora után majdnem 500 város tűnt el, és csupán századokkal később bukkant fel újra. [629] Ezt a példátlan folyamatot, amelyről még egy olyan varázsló sem álmodhat, mint David Copperfield, egészen a XI. századig nem kísérte pénzromlás sem következményként, sem okozatként. [630] Angliában „az új városrégészet” azzal a problémával küzd, hogy miért nem bizonyítható sehol a folyamatosság a késői rómaiak és a normannok között. [631] Aki ezt a jelenséget nem hajlandó elbagatellizálni, csak arra a következtetésre juthat, hogy nem a régészeti leletek, hanem az érvényben lévő kronológia teszi ily bizar-rá a folyamatosság kérdéskörét. Edith Ennen ebben az összefüggésben egy olyan kérdést vet fel, amely érinti a történelem legmélyebb titkait [632] - s ezt a titkot csakis a mesterségesen meghosszabbított kronológia elmélete leplezheti le.


Délibábos vikingek
Térjünk vissza a Frank Birodalomhoz, amely egyre több aggodalmat kelt a történészben. Aid elkerekedett szemmel figyelheti, mennyire hiányoznak a külső veszélyre való felkészülés nyomai. A normannok (vikingek) még Károly idejében elkezdték ostromolni Angliát (793), Írországot (795), végül a fél kontinenst, amit az évkönyvek borzalmat sugárzó képekkel ábrázolnak. Ehhez képest a német városok éppen ekkor nem foglalkoznak a védelem kérdésével. A Meroving-időkben a római falakat még kijavították, bár ellenség nem fenyegetett. A gonoszul kizsákmányolt kései Karolingok erről már lemondanak [633] - talán szegénységből, butaságból, netán büszkeségből? A német városok csak akkor kaptak új, kora középkori erődítményeket, amikor a magyarok újra és újra megtámadták őket: először 917-ben Regensburg, aztán 948-ban Köln. [634]

De voltak-e egyáltalán támadók? Eric Oxenstiema gróf csodálkozva vizslatja viking őseit: „Hány gerely süvített a levegőben a IX. században? Hány kard vágott keményen és vakmerően? Ezek közül csak néhány darab maradt ránk - meghökkentően kevés sír, pár tucat Angliában, köztük néhány hajókban, a kontinensen összesen három sír,éspedig egy rendkívül gazdag kivitelű hajóssír Ile de Croix-n Bretagne déli partján, amely 900körül datálódik.[...] A Rouen melletti Pitresből két ovális női csat származik, Hollandiából egy fegyvertemető. Ez minden. A sírok mennyiségének szűkössége, ellentétben az írásban dokumentált hadjáratokkal, igen feltűnő.” [635]

Oxenstiema ezen felül elismeri, hogy a sírleletek mennyisége keleten még kisebb, mint az egyébként is leletekben szegény nyugaton. [636] Ebből leszűrhető, hogy a véres történelmi dráma (a vikingek kifosztják és felgyújtják Európát 793és 911között), amely után csak három vad germán harcos marad a csatatéren, kizárólag az évkönyvekben, csak a pergamenen zajlott le. Már nem kell kutatnunk óriási flották és hadseregek maradványai után, amelyek valamivel 850 után jó 700 hajóból és 30-50 ezer emberből álltak. [637] Már nem kell hinnünk abban, hogy a vikingek a IX. században elvitatták a szaracénoktól Andalúziát, és messze nyomultak a Földközi-tengeren. Már nem kell eredeti viking iratok után kutatnunk, amelyek pont a kérdéses időszakban hiányoznak,tehát nemköthetők a VII-X. századhoz. [638] Rombolásaik a városokban régészetileg sem bizonyíthatóak, bár megpróbálták megtenni Kölnben és Trierben is.

• „A normannok 881-es támadása Kölnt sem kímélte. Mégis, a forrásokból nem lehet következtetni a pusztulás mértékére, a régészeti leletek pedig az óriási rombolásokra a legcsekélyebb támpontot sem nyújtják.” [640]
 • „Az állítólagos rombolás, amelyet a normannok vittek véghez 891-ben Wormsban, soha sem történt meg.” [641]
 • „Egyeden római város sem esett áldozatul a normannok ostromának.” I641]

Minden valószínűség szerint - viszonylag kevés portyázás után - a viking történelem csak akkor kezdődik, amikor III. Károly kölcsönad egy birtokot a normann Rollónak (911), alá I. Róbert hercegként és a Karoling-király vejeként Rouenból kormányozza Normandiát.

Természetesen a vikingek-normannok később valóban romboló harcosokként tűnnek fel a színen - gondoljunk csak a viking támadásra Alsó-Szászországban, 994-ben. [643] Ekkor már pszichológiailag kényes probléma, hogy miképpen lehet egy nép egyszerre vad romboló és bizalomra méltó üzletfél, és miért olyan nehéz elválasztani a források alapján a garázda vikingeket a kereskedőktől. [644]

Mindeközben napvilágra kerül egy olyan megállapítás is, amely szerint a vérengző rablóhadjáratok és „a vikingek harcias képe a nevetségesig eltúlzott”. [645] Ehhez a francia megállapításhoz kapcsolódik egy élénk norvégiai, valamint angliai vita, amelynek során egy revizionista csoport Janet Nelsonnal az élén egy „»good Vikings«-theory”-val állt elő. Mivel a keresztény krónikások bizonyára túloztak, így a korábban leírt borzalmak viszonylagosakká válnak, miáltal a kereskedő, nem pedig a hírnévre vágyó harcos kerül előtérbe. [646]

 Összességében az ellentmondások csak akkor oldódnak fel, ha 

7. kép
Viking hadjáratok  793-tól a XII. századig: az északi-fok (870), Új-Fundland (1000), Cádiz (844) és Bagdad (910) között. 793-tól támadások Lindisíame-ra, Bordeaux-ra (827), Arles-ra (859) [639] abból indulunk ki, hogy a IX. századi viking hadjáratok a későbbi események többszörös visszavetítései, amely akció arra hivatott, hogy egy soha nem létezett időszakot életszerűvé maszkírozzon.

Jellemző módon „a vikingek első komoly ellenfele”, Nagy Alfréd wessexi király élete [647] a hagyományos történelmi kép alapján nem igazán, sőt egyáltalán nem érthető. V. H. Galbraith már 1964-ben közzétette, hogy Asser, Alfred életrajzírója nem hiteles. Nem igazán hallgattak rá, ehhez képest ma már két tudós szerző is hangsúlyozza, hogy Alfréd élete egészében véve igazán briliáns középkori hamisítvány. [648] Ezt persze csak akkor fogjuk fel igazán, amikor rájövünk, hogy Nagy Alfréd ugyanolyan fikció, mint Nagy Károly.


Frank pénzrendszer = Pénznélküli Károly

Városok nélkül általában nem számíthatunk kialakult pénzrendszerre sem. Ez a régi igazság hangsúlyozottan érvényes a Frank Birodalomra. Károly óriásbirodalmában „nincs működő hivatalnokcsapat, és hiányzik a rendezett pénzügy, valamint  a népre való megfelelő támaszkodás”. [649]

Károly kormányzó hivatalnoki kara az udvari kápolna írnokaiból és három miniszteréből - főkáplán, kancellár és kamarás - állt, ahol is a legutóbbi ugyan illetékes pénzügyekben, ám egyszersmind tábornok is. „Mégis úgy tűnik, hogy Károlynak sohasem volt hiánya emberekben, akik hajlandók és képesek voltak arra, hogy a királyi feladatokat az ország távoli részeiben is átvegyék.” [650]

Azt kell tehát hinnünk, hogy Károly „hivatalnoki apparátusa” decentrálisan működött? E tekintetben igen tanulságos, hogy az udvari kápolna „az Ottói, kora száli időkben a német király egyik legfontosabb uralkodói eszközeként működött”. [651]

Kézenfekvő arra gyanakodni, hogy bár Károly udvari kápolnája csak egy későbbi kor visszavetítése, mégis ennek kellő, megfelelő, plasztikus ábrázolására a hamisítók vajmi kevés figyelmet fordítottak.

Mindeme szánalmas színfoltok ellenére egyes tudósok messzire tekintő pénzügyminiszternek tartják Károlyt: „Nagy Károly érmereformja az európai érmetörténet legfontosabb pontja. ” [652]

Az érmereform időpontját régen vitatják, e tekintetben választékként a következő években dúskálhatunk: 774, 781, 790 és 794. [653] A kutatók véleménye végül is csak abban egyezik, hogy a Merovingok idején létrejött 2000 magánpénzverdéből eredő összevisszaságot 794-ben egyetlen, új tervezésű pénzérme szüntette meg. [654] Csak a pfenniget, latinul „denarius”-t, készítették ezüstdénárként1,3-ról 1,7 g-ra emelt súllyal, ami igen drasztikus felértékelésnek számít. Csupán alkalmanként vertek féldénárt, azaz obulust.Meghatározták  afontot és a schillinget- 1 font arany = 20solidi = 240dénár -, de nem készítettek belőlük egy darabot sem. [655]

Tény, hogy nagyon nehéz középkori fizetőeszközt találni, mivel sem a pénzverőhely, sem a pénzverető, sem pedig az idő nem határozható meg biztosan, lévén hogy dátummal ellátott érméket csak a XIV század óta készítenek. [656] Bár a folyamatosság miatt aggódó Dopsch magyarázkodva nyújt segítséget: „Nem értek egyet az általános vélekedéssel, amely szerint akkoriban tiszta naturális gazdálkodás uralkodott, és feltételezem, hogy ezzel , együtt létezett pénzgazdálkodás is. A Karoling-kor- szak pénzügyeiről már sokkal többet tudunk, mint korábban. A régi felfogás, miszerint a Karolingok nem ismerték az arany és ezüst fizetési eszközt, helyesbítésre szorul.” [657]

Henri Pirenne ezzel szemben elég bátor, hogy rámutasson a szomorú igazságra. Károly érmerendszere „egy olyan időben született, amikor a pénzforgalom mélyebbre zuhant, mint addig bármikor [...] A pénzkészlet csekélysége és korlátozott forgalma ugyancsak figyelemre méltó.” [658]

Hogy a pénzforgalomnak ezt a hullámvölgyét a maga valójában mutathassuk be - ne feledjük, ekkoriban 47Karoling-pénz- verőhely létezett [659] -, adjuk át a szót egy numizmatikusnak: „Habár az érmék száma még csak megközelítőleg sem érte el a Meroving-korét, megfigyelhetünk egy  lassú, folyamatos növekedést." [660]

Ennek látszik ellentmondani az, hogy összesen csak kb. 1500 ezüstérme maradt fenn Károly idejéből. [661] Hogy a nagy korból mindössze ennyi maradt volna ránk? Akkor már inkább az feltételezhető, hogy az ún. Karoling-pénzérméket később verték. Ráadásul kifejezetten ritkák a portrés pénzek, tehát a viszonylag könnyen azonosítható Károly-érmék. Legfeljebb egy jó tucatot ismerünk, amely őt profilból ábrázolja, diadémmal és vállkö-penyben, amelyek írása és feje különböző, s többnyire csak egyetlen példány van belőlük. [662] Egyébként akadnak érmék CARO/LVS/X/MAG/C felirattal, amelyeket a laikus szívesen Carolus magnusként fejtene meg. Valójában a MAG/C nem a „nagyot” jelöli, hanem a Magoncia civitast, tehát azt, hogy Mainzban verték. [663]

Azonkívül nem világos, hogy tulajdonképpen milyen nyersanyagból készítették „Nagy Károly forgalomban lévő fizetési eszközét”. Az ezüstbányák megnyitása előtt a Karoling-pénzérmék nyersanyagául „egészen nyilvánvalóan a beolvasztott és veretlen arab dirhemek szolgáltak”. [664]

Miután a birodalmi határokon belül gyakorlatilag nem találtak egyeden dirhemet sem, ez a származási bizonyíték „ex silentio” maradt. Azonkívül nagyon körülményesen kellett vele bánni: először belföldi kereskedelmi termékeket cseréltek dirhemre, hogy abból verjenek érméket, amelyekkel megint csak az araboknál akartak vásárolni... Na nem, ezt a dirhemmel közvetlenebbül és egyszerűen megtehették volna. E nagyon „nem kerek” körforgást semmi sem támasztja alá.

Néhány évtizede szívesen írták Nagy Károly számlájára a széles körű kereskedelmi kapcsolatok kiépítését: „A Karolingok politikai hatalmának kiterjesztése tovább fejlesztette a kereskedelmi forgalmat, ahogy az a kánoni törvényhozásból is világosan látható. [...] Nagy Károly Napóleon igazi elődjeként szárazföldi embargót rendelt el Anglia ellen kereskedelempolitikai okokból!” [665]

Ilyen modernista tévértékelések persze többek között érmeleletekkel sem dokumentálhatóak. Csak a száli időben tükröződik a távolsági kereskedelem nagy kincsleletekben, amelyek volumenéről például sok mindent elárul az a 12 ezer német érme, amelyet a Ladoga-tó melletti Vihmjazban találtak. [666] Aki a Karoling-időket kizárólag írott források alapján értékeli, csak az juthat arra a következtetésre, hogy éppen a Vili. században volt a pénzgazdálkodás fejlettebb a naturális gazdálkodásnál. [667]

Nagy Károly ráadásul írott útmutatók híján alighanem csak saját kútfőből meríthette pénzgazdálkodási ismereteit, és ez - korszakalkotó érmereformja ellenére - gazdasági építményére és hagyatékára is hatással volt.

• „Károly nyilvánvalóan nem ismerte még fel a vert és veretlen arany, valamint az ezüst államgazdasági értékét, súlyát.” [668]
 • „Megtiltotta azt, hogy kamatra pénzt adjanak kölcsön, és spekulatív üzleteket kössenek.” [669]
 • „Nagy Károly egyházi és világi törvényhozó hatalmánál fogva mind az egyháziak, mind a világiak számára az Admonitio generalisszal már 789-ben megtiltja az uzsorát.” [670]

Igaz, a szerző közvetlenül ezután megállapítja: „Az olyan, szerződéseken alapuló gazdálkodásban, amelyben a pénz használata és a pénzforgalom még nem fejlett, az uzsora problémája másodrangú. Ezenkívül a XII. századig a kolostorokban lényegében biztosítják a szükséges hitellehetőséget.” [671]

Ezt „kamatmentes zálogkölcsönzéssel” teszik, ugyanúgy, mint a kamatos kölcsönnel. Csakhogy a XII. században mindkét pénzügyi eszközt betiltják, mert úgy tűnik, hogy a pénzforgalom és a hitelek óriási növekedése ilyesfajta reakciót kényszerít ki. [672.] De miért használ már Károly ilyen uzsoraellenes jogi előírásokat, amelyeket 1139-től öt konzílium formál meg? [673] Pénz nélküliként aligha volt rá oka.

Károly államvagyonának egész mértéke az avar zsákmánybehozatalakor mutatkozik meg, amely 796-ban 15megrakott ökrösszekéren gurul be az országba. [674] „Olyan óriási volt az arany és az ezüst beáramlása a Frank Birodalomba, hogy az ezüst értéke leesett, és a pénzláb ingadozni kezdett.” [675]

Öt évvel korábban ostromolta meg másodszor Harun al-Rasid Bizáncot. Az ellenfelek rövid harc után hároméves fegyverszünetben egyeztek meg. Harun elégettette a csekély zsákmányt, majd a „maradékot” feltette 20 ezer teherhordó állatra. [676] Nos, vajon miképpen lehetséges, hogy miközben Bizánc könnyedén magához tér ebből az óriási veszteségből, miközben a kalifátus ezen mesés zsákmányt gond nélkül bevételezi, addig 15 ökrösszekér alapjaiban ingatta meg a Frank Birodalom pénzügyeit?

Ezek voltak talán „azok a mesés, gazdag eszközök, amelyek felett ő (Nagy Károly) rendelkezett”? [677] ő és udvari emberei voltak azok „az aranyemberek”, akiken az arabok annyira csodálkoztak [678], vagy talán éppen ellenkezőleg: az akkori frank vagyoni értékek kivételesen szegényesek voltak? Véleményem szerint Harun al-Rasid hatalmas kincsei az avar zsákmánnyal együtt sohasem léteztek.

Az mindenesetre biztosnak tűnik, hogy az avar kincsek a semmibe vesztek. Egyetlen darabot vélnek felfedezni a keleti ékszerekből „Károly kannáján”. [679] Senki sem tudja, hova tűnt a többi - noha csak a nemesfémet lehet beolvasztani, a drágaköveket, prémeket, s más efféle anyagokat nem. És hol maradt az arany? Az anyabirodalomban nem vertek aranypénzt; csak a longobárd területen találtak állítólag Károly vert pénzéből, amelyen nevét feltüntetik, de a képét nem. [680] Ezek szerint a longobárd hercegek gazdagabbak voltak frank uraiknál?

Lehet-e csodálkozni az állam szegénységén? Alapjában véve nem, hiszen egyfajta egyházállam volt, és így a bevételekre nem sokat adott. „Könnyen érthető, hogy (a pénz) csak egészen alárendelt szerepet játszik egy olyan államban, ahol az adó eltűnt.” [681]

Guy Bois pontosítja, hogy a nyugati társadalom „a VI. század óta már nem ismerte a közvetlen adóztatást” [682.], miáltal a nyilvános vállalkozások folytatása igen nehéz lehetett. A több száz (544) nagyszabású terv megvalósítását 768 és 855 között [683] érdekes módon ez nem érinti. Csak az egyházi közigazgatás vezette be a X. században a „tizedet”, és ezzel bizonyos mértékben újra életbe lép az antik kor alapvető adója. [684] Mivel akkoriban a kolostori és a világi egyháziak egyaránt kívánták ezt az adót, mindketten Nagy Károly kánonaira hivatkoztak érvelésükben [685], holott Károly nem rendelte el a tized begyűjtését.

Hogy még a Károly-párti történetírás is mennyire rövid életűnek ítélte meg a károlyi pénzreformot, azt Emst Pitz felfedezése teszi nyilvánvalóvá: a pénz értékmérőként és csereeszközként való használata nemcsak a római császárokkal bukott meg, hanem Károly után közvetlenül másodszor, amiért is a virágzó középkori városok ezt a régi római felismerést újból felhasználták az uralkodók és hercegek ellen vívott sokszázados harcukban. [686]

Itt az ideje, hogy rendet vágjunk. Végül is nem kell tartós ellentmondásban élnünk, ahogy Friedrich Heer teszi, ráadásul egy és ugyanazon a lapon: „Igen,  van pénzgazdálkodás Károly birodalmában; egyes zónákban bizonyára jelentősebb volt, mint sokáig feltételezték. [...] A népesség szélesebb rétegei egész életük során éppoly kevéssé kerültek érintkezésbe a pénzzel, és a javakkal, a drága javakkal mint a Károly-korszak nagy művészi és irodalmi alkotásaival.” [687]

Ahelyett, hogy fantáziálnánk egy pénzgazdálkodásról, amelynél a pénzérmék olyan ritkák, mint a kézzel festett evangéliumok, állítom: Németország a római és a Meroving-kor után - mindenféle Karoling-közjáték nélkül is - a X. században igencsak szerény pénzforgalommal bír. A pénzforgalom említésre méltó mértékben az 1000. év után bukkan fel újra, amikor is eltűnik a cserekereskedelem és a helyettesítő fizetőeszköz. [688] Még a városait vitathatatlanul „megtartó” Itália sem nyújt más képet: „A X. században egyre inkább fejlődő pénzgazdálkodás abban mutatkozik meg, hogy a természetes kamatokat pénzbeli kamatok váltják fel.” [689]


Kereskedelem a Karoling-birodalomban

A frank országok szomorú gazdasági állapotaira éles fényt vet Károly-életrajzírója, Andreas Kalckhoff is:  ,A fejletlen pénzgazdálkodás és a csekély kereskedelem nem tette ugyan teljesen lehetetlenné az egy helyen való udvartartást, de igen megnehezítette.” [690]

Károly magányos pénzgazdálkodónak bizonyul a naturális gazdálkodás sivatagában, amely nem csupán a maga valójában veszi őt körül, de az idő síkjában is: az előtte és utána is épp oly sivárnak tűnik.


Kereskedelmi élet
Hogy bizonyítsuk a nemzetközi kereskedelmi kapcsolatokat, szívesen bemutatjuk a lendületes rabszolga-kereskedelmet. [691] Edith Ennen pl. így ír erről: „Rörig rámutat arra, hogy éppen a kora középkorban még jelentős rabszolgakereskedelem tükrözi a kereskedelmi kapcsolatok széles körét.” [692.]

Ugyanakkor oly csekély regionális kereskedelem zajlik, hogy Kalckhoff szerint a nem túl nagy királyi udvar szó szerint csupaszra „legelte” szállásának környékét, majd tovább kellett vonulnia. Mindez olyan körülmény, amely csak a „Fossa Carolina” építésénél nem nyom semmit a latban. Még a nagyon kritikus Carlrichard Brühl is emellett a gazdasági „lelegelésteória” mellett érvel, hogy azután ezt az aspektust mégis politikaival váltsa fel. [693] A kereskedelem és az ipar szegényes voltát egy tudós így ecsetelte: „Egészében nézve, a kereskedelemnek ebben a korai időszakban sokkal nagyobb jelentőséget és kiterjedést tulajdonítunk, mint korábban. Különösen pedig azért, mert a ránk maradt források megközelítőleg sem nyújtanak valós képet. Már felhívtam a figyelmet arra, hogy ennek a hiánynak a Karoling-korszakra nézve igen nagy jelentősége van. Ex silentio sehol sem érvényes ez a bizonyítvány kevésbé, mint éppen itt. Az egyházi-földesúri viszonyok közepette - az iratok nagy része éppen ezekről maradt fent
 - csak kevés, vagy szinte semmiféle alkalom nem adódott kereskedelmi üzleteket kötni. Másrészt azon lakossági körökből, ahol ez gyaníthatóan gyakorlat volt - hiszen voltak köztük kereskedők, vásárlók és eladók - egyáltalán nem maradt ránk írásos bizonyíték.” [694]

Ezt a degradáló értékelést, „a hallgatást” a tudomány 1924 óta képtelen felülírni. De kíséreljük meg ezt az ólmos hallgatást erőteljes regionális és távkereskedelemmé változtatni. A legjobban Emst Pitz mutatja be, mennyire el tudnak távolodni egymástól a régészeti üresjáratok és magyarázataik: „Ami a városok nélküli Európában a kereskedelmet jellemezte, az a cserekereskedelem volt, amely a pénz értékmérése nélkül is működött.” [695]

Itt válik Károly újra városok nélkülivé, pénz nélkülivé, de mégis nem kereskedelem nélkülivé. Hogy néhány oldallal később „a városi lakosság kizsákmányolt tömegéről” van szó [696], mindössze utómarxista anakronizmus. Pitz azzal folytatja, hogy váltogatva fel-és lefedi a kereskedők lerakatainak ásító ürességét: „Ami az európai távkereskedelmetilleti, azt az arabok, a normannok és a magyarok nem pusztították el,talán csak redukálták.” [697] És: „Bármilyen csekélynek isítélhető az egész kontinenst átfogó és összefogó távolsági kereskedelmi rendszer transzportkapacitása, jelentősége mégiscsak nagy.” [698]

Ernst Pitz egy hatalmas távolsági kereskedelmi hálózatot képzel el, csekély transzportkapacitással, hogy aztán abba a megállapításba meneküljön, mely szerint a luxuscikkeket forgalmazó távolsági kereskedelem sem a városoktól nem volt független, sem ilyeneket nem tudott létrehozni. [699] Csak így jöhet létre a virágzó középkor távolsági kereskedelme alapjaival együtt, amely alapokat a Karolingok városok nélküli korszakába kell átültetni. [700] Persze ez az egész torzó így érthetetlen, sőt felfoghatatlan. Amellett pedig, hogy a közvetlen összeköttetés 850 és 950 között egy teljes sötét évszázadra megszakad, csendesen elmennek.

Nyilvánvaló, hogy Pitz nem tud dönteni Henri Pirenne és Maurice Lombard között, akik alapvető dolgokban mondanak ellent egymásnak, és így többet bizonyítanak, mint amennyit korhű források híján gyakorlatilag bármely közvetett bizonyítékokra épülő következtetés bizonyíthat. Lombard szerint az arab népek „nyereségvágyukat és a tengeri kereskedelemben szerzett ismereteiket összeadva bevitték az aranyat nyugatra, és ezzel segítették a nyugati kereskedelem reneszánszát”. [701]

Ezzel szemben Pirenne ugyanezen VIII. század utáni időszakkal kapcsolatban ezt állapítja meg: „A mozgatható javak körforgása a legcsekélyebb mértékre zsugorodott. A haladás mindenütt hiányzik, minden területen visszafejlődés figyelhető meg. Galli-ának azok a vidékei, amelyek régebben a leginkább virágoztak, most a legszegényebbek.” [702.]

És így megy ez tovább Henri Pirenne-nél, csapást csapásra halmozva. „A tirrén kikötők minden forgalom elől elzártak”, a Spanyolországgal való nagykereskedelem „egészen kialudt [...], a nagykereskedők rétege eltűnt [...], már nincsenek kereskedők, akik az egyháznak javakat adományoznak [...], nincsenek tőkések, akik haszonbérbe veszik az adóból befolyt jövedelmet, és a hivatalnokoknak pénzt kölcsönöznek. Már nem lehet hallani a kereskedelemről, amelynek középpontjait a városok képezték. Megmaradnak [...] az alkalmi kereskedők. [...] A kereskedelem tönkrement.” [703]

Vagy, ahogy Pirenne még régebben írta, létezett „egy véletlen, a légköri viszonyoktól (!) függő, alkalmi kereskedelem”, a kereskedelmi forgalom „halvány maradványa”. [704]

Itt kanyarodhatunk vissza a fejezet elején említett rabszolgabizniszhez. Hogyan lehet ezt a Karoling-jelenséget magyarázni? Gregor von Tours a VI. század végén mesél a verduni rabszolga-kereskedőkről, akik szláv foglyokat adtak el olcsón Spanyolországba. A X. században Córdoba kalifája ezen az úton szerezte be az eunuchokat. Károly idejében viszont csak egyetlen alkalommal említik a verduni rabszolga-kereskedelmet, holott ezen kellene nyugodnia a Karoling-éra virágzó távolsági kereskedelmének.

A rabszolga-kereskedelmet Európában bizonyíthatóan a X. század végéig űzték. [705] Mivel már Gregor beszámol róla, és az antik népeknél egyébként is tipikus, a kutatás a közbenső három századra is jellemzőnek tartja, főképp, hogy ez a Karoling-korszakból is megerősítést nyer. Ez - másodlagosan - azzal is magyarázható, hogy későbbi nyomokra is bukkantak a rabszolgakereskedelemmel kapcsolatban, és így beillesztették a Karoling-fantomszázadokba is.


Megérte a birodalom egy misét?
Kereskedelem nélkül nincsenek piacok, nincsenek vásárok - miközben bocsánatot szeretnék kérni a címbéli szójáték miatt, amelyben összecseréltem a mise és a vásár szavakat (németül mindkettő messe). Pirenne szerint az egyetlen vásárta Karoling-korszakban Saint-Denisben tartották, amíg a városokban csak piacokvoltak, ahol csak helyi naturális kereskedelem folyt: „Minden híradásunk azt mutatja, hogy azokat a kis piacokatcsak a környékbeli parasztok, kiskereskedők és folyami hajósok látogatták. Legfeljebb »per denaratas«, azaz kicsiben kereskedtek. [...] A piacokon semmi sem kapható, ami messziről érkezett volna.” [706]

Itt meg kell magyaráznunk, hogy a kis dénárokat, tehát a váltópénzt akkoriban egyáltalán nem verték, amiért is kényszerű a következtetés, hogy a nagy dénárok kizárólag az átfogó távolsági kereskedelemben voltak használatosak. Már ha egyáltalán léteztek.

A kutatók, akik egy 809-es kánon alapján feltételezik, hogy akkoriban a piacok száma nagyon megszaporodott [707], csak azt erősítik meg, hogy előtte gyakorlatilag nem bizonyítható a piacok jelenléte. Azonkívül 919-ben még az egész Német Birodalomban csak 40 helyen volt piac [708], a X. század piaca helyileg „kényszerűségből még statu nascendi létezik”. [709]809 előtt és után nem találunk régészeti leleteket a piacokkal kapcsolatban, piaci csarnokok, lodzsák vagy bármely épület alakjában.

Ezzel szemben helyes lehet az a megfigyelés, hogy csak az 1000 után létrejövő feudális rendszer tette lehetővé a kiskereskedelem felvirágzását. [710] Egyébként Guy Bois kétségbeesetten keres magyarázatot arra, hogy „miért kellett ilyen végtelenül hosszú időnek eltelnie, míg a feudális társadalom létrejött” a késő antikok után, míg végül kideríti, hogy ennek oka „az egyenetlen ritmus, amely a történelem ölében működik'” [711] - ami egy par excellence zavaros magyarázat. Sokkal ésszerűbbnek tűnik, ha a késő antikok és az 1000 közötti időt jelentősen - mintegy kétharmadával - lerövidítjük.

Jellemző módon Susan Reynolds személyében egy szakember bebizonyította, hogy elképzeléseink a korabeli feudális rendszerről egyáltalán nem az akkori helyzetből, hanem középkori iratok tanulmányozását követően jelenkori jogászok elméleteiből, vízióiból származnak. [712]


Zsákutcában
Mi a helyzet a közlekedési viszonyokkalItt a válasz egyszerű és tömör: a legteljesebb hiány! Mert a középkorban a megmaradt római utakat olyan sokáig használták, amennyire csak azok állapota megengedte. Sehol sem találunk bizonyítékot arra, hogy szerződést kötöttek volna szilárd országutak építésére a nem római területeken, jobb híján Károly útépítését említik a krónikák. [713] Ha 850 körül egy St. Gallen-i szerzetes útmunkálatokról beszélne, akkor ez anakronisztikusan hangzana. Hiszen az első útburkolatokFranciaországban 1090-től (Saint-Omer), Németországban 1150-től ismertek. Csak Córdoba lehetett már 850 körül kikövezve. [714] Ám meg kell kérdőjeleznünk e hatalmas város mesés ábrázolását: ha azt vesszük, hogy alig találtak arrafelé egy cserépdarabot a VIII. és a IX. századból, egyszerű koholmánynak kell minősítenünk, vagy talán az „Ezeregyéjszaka” oldalhajtásának... A mór Spanyolország 711 és 930 között alapjában véve csak egyes építési elemeket tud bizonyítani a córdobai nagy mecsetből, amelyek éppúgy behelyezhetőek a X. századba is. Ugyanez a siralmas lelethelyzet jellemzi a IX. század összes arab óriásvárosát
 - Bagdaddal együtt.

Wolfgang Braunfels számára a összeköttetések hiánya tényt jelent. Szerinte a Karoling központi igazgatás „az adott közlekedési viszonyok és a híradás eszközei miatt futott zátonyra”. [715]

Ez úgy hangzik, mint egy négyszeresen téves megítélés. Először is Károly, számos vár és kolostor építtetője, adhatott megbízást utak építésére is - végül is a kátyúk nem végzetszerű isteni parancsra jöttek létre. Másodszor egy nomád életmódot folytató udvart sem érintettek volna kevésbé a hiányzó utak, mint egy helyhez kötött központot - sőt éppen ellenkezőleg. Egy birodalom fővárosa köré mindenekelőtt kiváló úthálózat szokott kiépülni; vándorló királyság esetében ez sugárirányban fut valamennyi lehetséges letelepedési helyről kiindulva, ami igen sűrű úthálózatot feltételez. Harmadszor a szóban forgó tény csak egy feltevés: Karoling-hírek a szétrombolt úthálózatról ugyanolyan ritkák, mint az élénk útépítésről szólóak.

Negyedszer Braunfels felbecsülte a haderőt és a jelenléti kötelezettséget az éves hadjáratoknál, s ez alapján abból indul ki, hogy Károly rendkívül jó hírhálózatot alakított ki birodalmában. Egyáltalán nem kell olyan messzire menni ahhoz, hogy az ember a jó kormányzás mellett egy mai komputerhálózatot feltételezzen
 - avagy idézhetnénk az egyik német cég szlogenjét: „Kedves Nagy Károly, az Ön nagy, birodalmat összetartó művészetéhez csak a mi művészetünk hiányzott, amellyel óriási közigazgatást szervezünk...” [716] Mindazonáltal világosnak tűnik, hogy Károly sem a hadi felvonulásnál, sem a közigazgatásnál nem járt el kellő figyelemmel és elővigyázatossággal.

A zsidók, saját európai múltjukat kutatva, azonos eredményekre jutnak. Cecil Roth így ír a 600-tól 1000-ig tartó időszakról: „A sötét évszázadokban a zsidók  kereskedőkként és tolmácsokként vándoroltak a szétrombolt országutakon,és így tartottak kapcsolatot azon régiók között, amelyek egykor a római birodalom részei voltak.” [717]

Másrészt az utak Portovénere (Spézia) és Aachen között csak egy elefánt számára voltak járhatók, mert Harun al-Rasid ajándéka a zsidó Izsák kíséretében taposta végig az 1200 km-es távolságot az Apennineken és Alpokon keresztül, s Izsákot még a császári kihallgatáson is fogadták. [718] Talán az utak csak egy elefánt számára voltak járhatók?

Roth információja is csak a ritka írott forrásokon nyugszik, amelyek szerint egy zsidó Károly idejében iparűzési jogot kap, és a „judaeus”, valamint a „mercator” fogalom összeköttetésbe kerül egymással. [719] Pirenne, Roth-tal ellentétben ki tudta kerülni a kereskedőket, mivel még egy „bizonyítékot” is felsorakoztat „a kereskedelem jelentéktelenségére”. [720] Roth becsületesen beismeri, hogy interpolálnia kellett a 600 és a X. század állapota között, hogy legyen legalább egy szűkös anyaga a zsidók „dark ages”-éről. [721] Azok az állítások, miszerint Károly rabbikat kért Harun al-Rasidtól [722], szerinte nem igazak. Azaz a Judaica régészeti mérlege világos és egyértelmű: semmit sem lehet találni! Csak a X. századtól mutathatóak ki zsidó nyomok Rheinlandban, ezek egyben az elsők Európában. [723]

Ez nem utolsósorban egy speciális irodalmi műfajra is érvényes: a keresztények és a zsidók közötti vitabeszélgetésre. Már az ókorban elkezdődtek, de csupán II. Henrik alatt virágzottak fel újra „egy csak ideiglenes reneszánsz után, a késő Karoling-kor- szakban”. [724]

Ha már a zsidó lelkületről beszélünk, zavaróvá válik egy feltűnő hézag. Gunnar Heinsohn hangsúlyozza Simon Dubnow leleténél, hogy a könyv népe csak két periódust ismer, amelyekben nem születtek irodalmi originálok: eltekintve egy 200 éves ókori korszaktól, ami számunkra nem releváns, Dubnow talál egy „szellemi csendet, amely a VI. századdal kezdődik és a VIII. század végéig tart”. [725] Ebben Heinsohn (1991) egy fantomidő elméletének bizonyítékát látja, amelyet H.-U. Niemitz nagyon találóan fiktív századokként jelöl. [726]


Kereskedők és kézművesek
Nos, természetesen lehetséges, hogy a zsidóknak akkoriban csak a rabszolga-kereskedést engedték meg, egy olyan iparágat, amelyet egyébként a XI. század folyamán gyakoroltak. [727] Valószínűleg akkor tartották a germán iparűzők klasszikus piacait. Am ezek kutatása kifejezetten megtévesztő. A virágzó ipar IX. századi alátámasztására csak a comacchiói sókészítőket, a mainzi és a duisburgi fazekasokat, továbbá egy mainzi péknőt mutatnak be, valamint egy 864-es nyugatfrank törvényt a hamis mérték és súly ellen. [728] Sőt, felvonultatnak egy újabb bizonyítékot a hallgatásról: „Európa többi keresztény országában nem kell kétségbe vonnunk az iparűzők létezését a városi piacokon, ellenkezőleg: a szegényes hírekannál kifejezőbbek, minthogy ezeknek az időknek a városi élete egészen eltűnőben lévő forrásállománytprodukál a feudális viszonyokhoz képest.” [729]

„A városi lakosság kizsákmányolt tömege” tehát annyira szegény és annyira rendszerető, hogy egyetlen pergament sem fecsérel írásra, és a létét tanúsító cserepeket a többi szeméttel együtt porrá őrli. Am mielőtt a földesúri viszonyok állítólag nagy forrásállományáról lerántanánk a leplet, térjünk ki a már szóba hozott mértékekre és súlyokra.


Fontra és vékára
Nagy Károly nemcsak tanító, hanem nemzete mértékhitelesítője is, aki „mindig az egységet tartotta szem előtt” [730], és mivel a jövőbe látott, szabályozta a mértékeket és a súlyokat is. Kínos, de mértékeit oly kevéssé tartották be, hogy századunk tudósai sokáig küzdöttek a problémával: „Például a leghasználatosabb Karoling-űrmérték, a véka 20 és 70 liter között ingadozott.” [731]

A „pondus Caroli” mindig is kihívás volt a szőrszálhasogatók számára. Elvégre is a Karoling-korszakban nehezebbnek kellett lennie a fontnak a régi rómaihoz (327 gramm) viszonyítva. [732] „Prou az új fontot 491,179 g-ra számolta, míg más kutatók kb. 408 g-t feltételeznek.” [733]

Hogy ezután H. Witthöft körülményes kutatások után végül is a font mérőszámát meg tudta határozni [734], csak azt erősíti meg, hogy addig senki sem tudta, milyen súlyú is volt Károly fontja. [735] Vajon lehet-e egy zárolt titkos dokumentum európai érvényű? Ilyen elképzelést csak fikciónak tekinthetünk.

„Már 829-ben azt jelentik az érsekek, hogy a mértékek minden tartományban különbözőek”, habár Károly idején Aachenben létezett egy ősminta. [736] Az „Annales Fuldenses” 882-ben a mainzi fontról beszél (470,1 g), meg a regensburgiról (544,3 g) és a normandról (567 g), miközben a középkori fontmértékek Anglia és Itália között is csak 326 g-t nyomhattak. [737]

A 33,3cm-es károlyi lábatis mint mértékegységet csak az építmények méreteiből határozták meg, amihez hozzávehető, hogy a lábat az V-VII. századig Spanyolországban és Franciaországban is használták, tehát aligha nevezhető Károly találmányának. [738] De miért szerkesztették volna meg az aacheni várkápolnát ezzel a mértékkel, amíg a közvetlenül hozzáépített  aacheni királyi csarnokota kapitóliumi lábbal („Pes monetalis”) tervezték, ami 29,6 cm? [739] Erre a kérdésre még visszatérünk.


Parasztok és könyvelők
Most pedig vegyük szemügyre a mezőgazdaságot, annakállítólagos gazdagabb, a földesúri viszonyokból eredő forrásaival együtt. Vajon legalább ezen, a parasztok, azaz a városok ellenlábasainak szintjén létezett-e egy virágzó, gazdag Karoling-birodalom? Ha Károlyt „mezőgazdászként” jelöljük [740], akkor nem kell messze mennünk, s rögvest találunk egy magasztaló utalást, amely őt a mezőgazdasági miniszter kiemelkedő tisztével is felruházza: „A Karoling-törvényhozás a mezőgazdasággal kapcsolatban ugyanolyan nagy jelentőségű, mint az érmereform.” [741]

Az érmereformról szerzett tudásunk alapján joggal tarthatunk attól, hogy az agrárreformról is az derül ki: fiktív. S valóban csupán az első pillantásra tűnik a helyzet idillinek. Ekkortájt énekelte meg Arbeo von Freising érsek, a legrégibb név szerint is ismert bajor író, paradicsomi Bajorországát: „rengeteg vastalálható itt, arany, ezüst és bíborcsordultig. A férfiak magas termetűek és erősek, közöttük felebaráti szeretet uralkodik és emberség. A föld termékeny, és bőséges termést hoz”. [742.]

Megtudjuk azt is, hogy a föld paraszti birtokokra volt osztva, hogy a termőföldek jövedelmét és tulajdonosát regisztrálták, ami a VIII. században kezdődik, és az egész IX. századon át folytatódik. [743] Ezt a rendszerességet megtaláljuk a könyveléscsiszolt előírásánál is: „Nemcsak a középkorban, hanem sokkal későbbi századokban is kifejezetten ritkáka kánonokban de villis leírt rendelkezések a könyvelést és a munkaszámlákat illetően. Ilyen munkaszámlák tízféle formában jelentkeznek, részletes alszámlák kapcsolódnak hozzájuk, és egyfajta köztes mérleg alapját képezik az egyes üzemágak számára.” [744]

Vajon már csak néhány lépés hiányzott akkoriban a kettős könyvelés felfedezéséhez? Legjobb tudomásunk szerint Luca Pacioli ezt csak 1494-ben rendszeresítette. Talán a hamisítók sokkal későbbi dolgokat csempésztek ide be? Erre a gondolatra juthatunk, ha arról hallunk, hogy Adalhard von Corbie már külön átlagolni akarta a jó évek termését, hogy egy realizálható adózási rendet érjen el, amelyeknél a követelés nem ingadozik, s előre kiszámolható. [745] Amúgy nem kell visszamennünk a XV századba, már a kora skolasztikus XII. században találunk hasonló tendenciákat. [746] Akkoriban volt egy „univerzális mezőgazdaság,amely megpróbál egyensúlyt teremteni a megélhetés, a beszerzési eljárás, valamint a termelés és a fogyasztás között”. [747]

Ennek megfelel a már fent említett megfigyelés, hogy Nagy Károly kivétel nélkül kiterjeszti minden férfira a hadiszolgálatot, vagy hogy miképpen osztja fel a szélrózsát tizenkét részre. Ám mit számítanak ezek az állítások a VIII. és a IX. századra nézve, ha gond nélkül cáfolni lehet őket: „Ezzel eljutunk ahhoz az állításhoz, hogy a Karolingok nem ismerték sem az alattvalóik számát, sőt még a fegyverképes emberek számát sem. Mivel hiányoznak a statisztikai felsorolások,a dinasztia még birodalma kiterjedését sem ismerte, amely így összességében zavaros összevisszaságot mutat. ” [748]

Minek nevezhető egy rendszer, amely csak szórványosan fejti ki hatását? Káosznak? Hogy a rendszerezett regisztráció feltételezi legalábbis az egész kormányzás „leírását”, az kétségtelen [749] - mégis éppen ebben az időben a rendszer egy, az írást nem ismerő országban próbált kifejlődni.

A kaotikus rendszerből térjünk vissza a vidéki élethez. Ma kiemelik, hogy a földesúri viszonyok új fajtája szorosabb viszonyban állhatott a piaccal és a pénzzel, ugyanakkor korábban Henri Pirenne az akkori szituációt egészen másként mutatja be. „A Karolingok ideje alatt azonban már nyoma sincs (a Meroving időszakban megszokott) rendszeres mezőgazdasági kereskedelemnek” [750]; igaz, ennek ellenére egy szaltóugrásszerű következtetéssel úgy folytatja, hogy éppen a hiányzó kereskedelemből következik, hogy „a föld valóságosabb alapja lett a gazdasági életnek, mint valaha”. [751] Tehát a sötét előidőkben mindenki a maga karolingi rögén ült, teljesen autarchikusan élt, s nem volt szüksége arra, hogy valamely felsőbb szintet érjen el.

Pedig a mezőgazdaságban Károly korszakalkotó agrárreformjától óriási haladást várhatnánk. Csakhogy a „Birodalmi Évkönyvekben” 790 és 890 között 13 nagy éhínségről olvashatunk. A legrosszabb, a 793-as majdnem a kannibalizmusba kergeti a lakosságot; s hasonlóan pusztító volt a 768-as. Minden nyolcadik évben éhínség tör az országra - így tán joggal mondhatjuk, hogy a frank uralkodók nem tudták népük ellátását biztosítani. Érdekes módon pontos párhuzamokat lelünk a későbbi időszakokban
 - a kannibál „kilengésekig” is - 987 és 1059 között, amikor szintén tombolt az éhínség és a járványok. [752.]

Arra, hogy a Karoling-korszak mesés elképzeléseit netán az évszázadokig tartó rossz időjárás tette tönkre, kevés a bizonyosság. Sokkalta valószínűbb, hogy a vízözön előtti technikában kell keresnünk a terméketlenség okait. így Georges Duby meg van győződve arról, hogy „az igazi eke használata (aszimmetrikus ekevassal és egyengető lemezzel) a Karoling-korszakban nem bizonyítható”. [753] Nagyjából ezt a véleményt osztja J. Fried [754], és nemrég Duby maga is megerősítette [755], noha régészeti bizonyítékok hiányában az ellenkezőjét is lehet állítani, ahogy más szerzők teszik [756], akik azt tartják, hogy a valódi eke éppen a Karolingi- dőkben került a szántó-vetők kezébe. Már ha odakerült. Elvégre van arra is utalás, hogy a parasztoknak nemcsak a legfontosabb szerszám hiányzott: „Nagy Károly a koronabirtok leltározását rendelte el [...] habár több ilyen lajstromunk van [...], mégsem lehet pontos bepillantást nyerni a birtokok helyzetébe. Hogyan érthető például, hogy a javak jegyzéke Annappes előzőleg feltüntetett birtokánál bár 5 vízimalmot jelöl, de a vas megmunkálóeszközök között csak két pátot, két sarlót és két kaszát?” [757]


Vastalanság...
A vas eklatáns hiánya mindenekelőtt azon skandináv régészeket nyugtalanítja, akiket hazájukban elkényeztettek a talált kortársle-letek ezrei, mint például a vikingkutató Oxenstiemát: „Avasszerszámok hatalmas tömege a (norvég) földben hatásos ellentétben áll azzal a leltárral, amelyet Nagy Károly franciaországi javai között találunk. Ott felsorolnak: 2 fejszét, 2 pátot, 2 fúrót, 1 horgot, 1 gyalut. Kész!” [758]

Hogy ennek ellenére még mindig erre a két leletlajstromra hivatkoznak, az két dolgot jelent: egyrészt a Karoling-korszak mezőgazdasági helyzetével kapcsolatban kétségbeejtően kevés az írott forrás, másrészt igen kirívóan szegényes ezen időszak régészeti leletanyaga. Ha valóságos vasleletek lennének, akkor önmaguk beszélnének az évkönyvek ellen. A vashiány azonban rendkívüli datálási lehetőséget ad. Csak a XII. században figyelhetjük meg „a vas növekvő felhasználását a parasztok szerszám-és kocsiállományában” [759] - ezért talán éppen az ekkoriban élt hamisítók figyelhettek fel arra, hogy Karolingjaik lehetőleg kevés vasat birtokoljanak, így ezáltal is világosan elválnának a kérdéses időszakok. Ezzel ellentétben korábbi hamisítók nem emelnék ki a hiányzó vasat, mivel a hiány magától értetődő lenne; még későbbi hamisítók azonban könnyen figyelmen kívül hagyták volna, hogy a vas nem mindig állt rendelkezésre. [760]
 Az egészben az a szép, hogy a Karoling-kutatás utólagos javítási kísérletei egy ördögi körbe gabalyodnak: ha a közvetetett bizonyítékok alapján emitt fáradságosan összecsomózzák a hálót, amott egy másik kísérlet kilyukasztja. Amint ezt a vashiány esete is példázza. Az egyik legkedveltebb kifogás az, hogy a Karoling-biro- dalomban minden vasat a hadsereg használt fel: „Nem az ekékbe, hanem a kardokba invesztáltak.” [761]

Már hallottunk a vasba merevedett csapatról, amelyet Notker szerint a szintén vasba öltözött Károly vezetett. [762] Az ő páncélja olyan tökéletes volt, hogy a normannok lemondtak arról, hogy akár csak feléje sújtsanak kardjukkal [763], miközben a kánonok ismételten arról beszélnek, hogy tilos volt a páncélingek behozatala. [764] Csakhogy ezen vasruhájú frankok létezése régészetileg szintén nem bizmyítható! A kutatás olyan következtetést vont le ebből, amit a Károly-korszak történészapostolai nem vettek figyelembe: csak „az évezredforduló körül kezdtek áttérni azokra a felszerelésekre, amelyek páncél-vagy sodronyingből és vasrészekből álltak össze”. [765] Vigyis 1000 környékén - ez esetben pedig a kutatást alkalmasint feladhatjuk Károly és páncélos lovagjai után.

Ez különösen a vasfegyverekreérvényes, a híres frank kardokra. Notker szerint [766] annyira keresettek voltak, hogy Károly parancsára még exportáltak is belőlük. [767] Még olyan leletekkel is találkozunk, amelyek akár hitelesnek is tekinthetőek. Mindenesetre lehet találni áldamaszkuszi kardokat, tehát valódi damaszkuszi pengék utánzását, elsődlegesen Meroving-és nem Karoling-ásatásoknál; a birodalmon kívül a Karolingok után tették őket a sírba a XI. századig. [768] Vajon itt korábbi és későbbi tudósítások keverednek, melyek szerint már Teodorik hozatott Tü-ringiából efféle sokat csodált kardokat? [769]

Amiből mindazonáltal levonhatjuk azt a következtetést, hogy Károly minden keresztényt felülmúló Frank Birodalma egy brutális vasállam volt, amely kizárólag a háborúkra koncentrált vérben forgó tekintettel - habár a források a „szeretetteljes” és nem a „szörnyű” Károlyt emelik ki. [770] Csak futólag jegyezzük meg: azzal, hogy Károly elrendelte, mind minőségibb fegyverek jussanak lovas harcosainak, olyan hírnevet szerzett magának, hogy a bíróság és a pénz reformja mellett jelentős katonai reformot is végrehajtott. [771] Mindenesetre máig nem világos, hogy a nehézlovasság bevezetéséről van-e szó, amely már önmagában is reformnak számított volna.

Egyedül a rosszul interpretált flottaprogramja[772.] nem volt hatással az utókorra, legfeljebb II. Vilmosra, aki azonban e téren hajótörést szenvedett.

„Ugyanabban az időben, amikor a frank kardkovácsművészet az egész világon ismert volt, a parasztok siralmas favágással és faekékkel kínlódtak.” [773] Csakhogy itt sokadszorra is hatalmas és bődületes ellentmondásba ütközünk, elvégre egy fejlett mezőgazdaság nélküli ország nem táplálhatja korát fejlettségében és létszámában messze megelőző hadseregét. Ha már az utazó udvar sem tud sokáig megélni egy helyen, hogyan tehette akkor ezt a hadsereg, amely meglehetősen gyakran vonult keresztül-kasul saját országán? Ezekben az esetekben még azzal sem érvelhetünk, hogy a katonák ellátását és zsoldját a hadizsákmányból oldották meg, hiszen ez egy olyan elpusztított országban sem igaz, mint Szászország, amelyet minden évben felgyújtottak.

Valószínűleg ez az oka annak, hogy a középkorkutatók többsége hajlik arra, hogy „a középkor »technológiai forradalmát« és a mezőgazdasági növekedés hirtelen kezdetét egy korábbi időpontra, azaz a IX. vagy X. századra (vagy még ennél is előbbre) tolja. [...] Ma már úgy tűnik, senki sem kételkedik egy idő előtti mezőgazdasági fejlődésben, főként a Karoling-korszakban.” [774]

Ez a régebben végrehajtott technológiai forradalom, amellyel nyíltan egyedül csak Robert Fossier [775] helyezkedik szembe, átfogva a haladást, úgymint a vízimalmokat, a vasekét, a ló igaállatként való felhasználását, a felkantározás és a háromnyomásos gazdálkodás új formáit. [776] Mindezeket a találmányokat mindenféle kézzelfogható bizonyíték nélkül régebbre tették, hogy egy kis életet leheljenek az üres Karoling-időszakba, és nem igazán ésszerűen a késő antikok és a késő középkor között helyezzék el. [777] A mezőgazdaság fejlődését teljes mértékben a Karoling, alig megfoghatókisbirtokok számlájára írják, mert ma már senki sem vitatja a „Karoling-nagybirtokok” gazdaságtalanságát [778}, amelyek végül is a késő antikoktól a feudalizmusig tartó fejlődést „rövid időre” felfüggesztették. [779]


A reménytelenség országa
A Karoling-korszakkal foglalkozóknak bizony hinniük kell „a Karoling-csodában”. [780] Ráadásul az eddigi idézetek majdnem kivétel nélkül Károly jól előkészített forrásaiból származnak. Ha viszont szóhoz juttatunk egy olyan európai szerzőt, akihez közel áll az iszlám világ, akkor olyan ítéletet hallunk, amely világos és megsemmisítő: „A barbár nyugaton, amelynek a pénzforgalma,ahogy láttuk, gyakorlatilag nulla, a városi életformái kihunynak azért, mert  a kereskedelmi hálózat ellazul és darabokra válik, továbbá amiatt is, hogy a paraszti jobbágyrendszer felváltja a rabszolgaságot. Az antik város eltűnika gazdasági válságok, népvándorlások és rablóhadjáratok okozta megrázkódtatásokban. Ami megmarad, az csak egy szűk »Castrum«, a védelemre és talán menedékhelyként. Ez a nagy földbirtokok és a mezőgazdaság diadalának ideje: a barbarizálódás és a parasztiasodás kisebb vagy nagyobb mértékben uralma alá hajtja az egész nyugatot.” [781]

Most pedig elérkeztünk a metszésponthoz. Látható Nagy Károly, Európa atyja és a világ megváltoztatója, aki túl nagy és túl pompázatos egy olyan állam élén, amelynek kereskedelme és forgalma a nullával egyenlő! Aki tehát glóriájának csupán csak matt fényét meg akarja menteni, annak sürgősen gazdasági-anyagi alapokra van szüksége. E nélkül Károly kényszerűen és visszavonhatatlanul elveszíti reális, történelmi létét.

Kezdetben arról hallottunk, hogy Károly villámfényként hatott két sötét korszak között. Miután a fény lidércfénynek bizonyult, nyugodtan összeköthetjük a két sötét periódust, kiterjedésüket drasztikusan megnyirbálva, s elbúcsúzhatunk Károlyról, a „szentjánosbogárkától”. így nyugaton megmarad a Meroving-expanzió a VI. században, amellyel szemben áll a keleti virágzó korszak I. Justinianus idejében. A Meroving-királyok önmarcan-golása azonban éppolyan kevéssé vezet a sötét káoszba, mint Phokas trónbitorlása Bizáncban 602-ben. E kort a káosz helyett nyugaton és keleten is a X. század lassankénti fejlődése követi. A sztyeppei népek feletti 955-ös végérvényes győzelem után a fejlődés felélénkül, hogy 1000 után egy grandiózus új kultúrát alakítson ki: felvirágzik a spengleri „fausti nyugati lélek”. [782]

Kinek köszönhetjük akkor a Karoling-művészet és -kultúra azon kevés bizonyítékát, amelyek eddigi vizsgálatainknak sértetlenül ellenálltak? A válasz egyszerű. Tudvalevőleg az Ottók kizárólagos érdeme, hogy az akkor már kihunyt „Karoling-rene- szánsz” újból lángra gyúlt, s immáron 960 után valóban elterjedt Európában. Ezzel kizártunk egy alternatívát, amely elvileg szintén lehetséges lenne: a Karoling-kultúra visszavezetését a késő római időkbe. A római és kora középkori idők keveredése ellen méternyi vastagságú rétegek szólnak, amelyek pl. a Mars-mezőn Rómában, vagy Assissi főterén, illetve Köln és Frankfurt óvárosbeli ásatásainál csodálhatok meg. Az a tény is, hogy Károly aacheni építkezése szigorúan kelet felé tájolódik, és ezzel 38 fokra [783] vagy majdnem 45 fokra [784] tér el az ottani római utcáktól, arra mutat, hogy éppen a városok szétrombolása után települt rá a római városi úthálózatra a teljesen másképp vezetett germán, így Anatolij Fomenko azonosság feltételezéseit is el kell vetnünk a Karoling-és virágzó középkori időkről és uralkodóikról. [785] Az ő kronológiai rövidítése, amelyhez statisztikai módszereket használ, (még) nem hoz bizonyítható eredményeket.

Természetesen a Karoling-és az ottói reneszánsz közötti kapcsolat, netán egymás tökéletes lefedése még bizonyításra szorul. Először a Károly tulajdonában lévő ékszereket vizsgáljuk meg, majd felsorakoztatunk néhány általános természetű bizonyítékot. Részleteiben elemezzük a Karoling-idők központi épületét, az aacheni várkápolnát, majd a könyvfestészetet, a Karoling-művészet eme remekét, és végül a Karolingok tán leghatalmasabb apátságát, a ma Párizshoz tartozó Saint-Denist.


Károly „elővételező” művészete

A Károly alatt virágzó művészetekről szóló fejezetünk ahhoz a területhez érkezett, amelyben látszólag minden rendben van. A művészettörténészek építményeket, ékszereket, miniatúrafest-ményeket, elefántcsont faragványokat és egyéb dolgokat sorolnak Károly idejébe. Ugyan folyvást panaszkodnak, hogy mily kevés maradt meg az akkori műhelyek alkotásaiból, ám eddig senki sem jutott arra a gondolatra, hogy ezt a kort kitaláltként értékelje. Nézzük tehát ezt a területet kissé közelebbről.


Kincsek

Történt egyszer - a császárrá koronázás alkalmából -, hogy gazdag ajándékokkal halmozták el a négy római székesegyházat. Az ajándékozás a „Liber Pontificalis”-ban történt leírása szépen tanúskodik a koronázás gondos előkészítéséről és Károly gazdagságáról. Mégis, az  ezüstasztalokból, drágakövekkel ékesített aranykoronákból, kelyhekből, pate'nákból, keresztekből, hordozható cibóriumokból és evangeliáriumokból szinte semmi sem maradt fenn. [786]

„A számos értékes kereszt közül, melyeket Károly bizonyítottan odaadományozott a birodalom különböző részeiben álló egyházaknak” [787], sajnos szintúgy már egy sem található meg. Ugyanez érvényes „az udvari kápolna bizonyosan nagyszámú arany könyvtáblájára”, valamint a Károly által adományozott, aranyba borított oltárokra. [788] Akkor vajon mi tanúskodik egyáltalán Károly kincseiről és személyéről? „Eltekintve a liturgikus könyvektől, a könyvtárak néhány szövegétől, az elefánt-csontoktól és bronzoktól, melyekről beszéltünk, édeskevés tárgy van, mely Károly kincsei közül fennmaradt.” [789]

Immáron a birodalmi korona sem tanúskodik mellette. Ennek datálása jó ideje átvándorolt Károlytól az Ottók korába. Jelenlegi ismereteink szerint a ma ismert fejék I. Ottó császárrá koronázásához (962) készült. Közben a korona további fiatalításának lehetőségét is vizsgálják: Hermann Fillitz például a 980 körüli idő mellett száll síkra. [790] Egy további párt már nemcsak a korona abroncsát, hanem az egész diadémot II. Konrád (1024—1039) idejére és fejére teszi, azaz a korona a száli II. Konrád személyes császári koronájával azonosítható. [791] Ekképp - elég különös módon - hiányzik Nagy Károly és Nagy Ottó császári koronája (koronái) is.


A Károly nevét őrző ékszerek
Nagy Károly Aachenben őrzött ereklyetartó hermájátsohasem kapcsolták az ő korához - s joggal. Állítólag a koponyáját rejti, az viszont bizonyos, hogy 1349utánról származó cseh munka. [792] Nagy Károly karereklyéje„elsőként dokumentálja I. Frigyes birodalmi igényeit Nagy Károlyra hivatkozva”. [793] A rajna-maaslan- di munkát ma 1165-re datálják [794], és Párizsban őrzik. Ezzel szemben egy másik Károly-ereklyemég mindig az aacheni dómkincstár része. Ez három fogát és egy karcsontját tartalmazza, mely csont egyébként valójában lábszárcsont; az ereklyetartó pedig a XIV század közepéről származik. [795]

Megmaradt egy „Nagy Károly A-ja” néven ismert egészen furcsa relikvia Conques en Saint-Foiban. [796] Teljesen mindegy, hogy „A”-nak vagy „aranyreliefes körzőnek” nevezik - mindenesetre a legkülönösebb ereklyetartó formák közé tartozik, és az ezredforduló tájáról származik.

Az Escrain de Charlemagne rég elpusztult ereklyetartó, mely rendkívül sok drágakő-, gyöngy-és filigránmunkájával templomhomlokzatot imitál, ahogy az egy régi rajzról kivehető. Kopasz Károly valóban a saint-denisi apátságnak adományozta [797], amennyiben bízhatunk Suger apátban. Csak a XVI. században kapta a darab a „Nagy Károly escrain”-je megjelölést. [798] A művészettörténet a római gemmával és a Karoling-foglalattal egyetemben 875 és 900 között jelöli ki a helyét az egyedül megmaradt oromzatnak. [799]

Nagy Károly talizmánját ereklyetartó herma, mely Isten anyjának haját őrizni hivatott -, a történet szerint 1165-ben vették ki a halott császár mellől, sírja megnyitásakor. Wolfgang Braunfels ezt elfogadható dátumnak tartja [800], míg a művészettörténészek a IX. század második fele mellett állnak ki. [801]
 Károly - így tartja a hildesheimi hagyomány - a szászok megtérésekor egy méter bosszú keresztet viselt, amely megmaradt, és kvázi Károly-relikviának számít. A művészettörténészek körében mindenesetre a száli időkhöz tartozik, és elkészültének idejét 1060-80 körűire teszik. [802.]

Nagy Károly mellkeresztjét állítólag III. Ottó vette le a halott császár nyakából - valójában maaslandi munka a XI. vagy XII. századból. [803]
 A felső-bajorországi Andechs kolostora büszke Nagy Károly győzelmi keresztjére. A legenda szerint egy angyaltól kapta, és átadta


8. kép 

Ékszer Károly 

KÖRNYEZETÉBŐL: 
Lothar-kereszt, 
 1000 k., Hermann 
 Weisweiler



méretezésében [ 804]
 fiának, Pippinnek „védőpajzsul” a hitetlenek elleni küzdelemben. Ténylegesen sváb munka a XII. század közepéről [805], mely az 1388-ban „véletlenül megtalált relikviák” közé tartozik. [806]

Az aacheni kincstár Lothar-keresztje, Károly unokájáról (840-855) vagy II. Lotharingiai Lotharról (855-869) elnevezve [807], nem nyúlik vissza a Karoling-korra, vagy akár - mint egykoron feltételezték - magára Nagy Károlyra. Ma III. Ottó korabeli műalkotásnak számít, vagyis az ezredforduló körül készítették. Noha hasonló méretarányokat mutat, mint az aacheni palotakápolna, a Karoling-lábon alapszik [808] és a Karoling-hagyo- mányokat tükrözi. [809]

Franciaország királyainak koronázási kardját Nagy Károly kardjánaknevezik. Legrégibb alkotórésze valószínűleg a XI. század kezdetéről származik, a kard maga pedig a XII. század második feléből. [810] A finom kormeghatározás mindazonáltal még bonyolultabb: „A kard  egyedülálló párosításban mutat  elő-Karolingreminiszcenciákat, melyeket román stílusban formáltak meg. [...] A franciától idegen stílusirány nyilvánul meg benne mind lényegileg, mind azon elemekhez való kötődésében, melyek azonos időben, az Ottó-kori aranyművességben a Karoling-folytonossá- got igazolják.” [811] Persze, csakis a fölös évszázadok törlése után érthető a Merovingból az Ottók korába vezető folytonosság, melyet e kard tanúsít.

A bécsi kincstár rejti Nagy Károly kardját(szablyáját), amely egy másik, úgyszintén legendás melléknevet is magán visel: Atilla kardja,ami egyben a földrajzi eredetre is utal, hiszen egy IX. századi magyar szablyáról van szó. [812.] Miután a magyarok 896-ban még csak a Kárpátok közvetlen előterébe érkeztek, de nem érték el az Alföldet [813], ezért kételkedhetünk eme korai datálásban.

Az aacheni dómkincstár őrzi Nagy Károly vadásztőrét, melyet angolszász vagy skandináv (VIII-X. század) munkaként jelölnek, hüvelye pedig kétségtelenül angolszász eredetű (XI. század); itt található ezen kívül Nagy Károly vadászkürtjeis, mely alsó-itáliai elefántcsontmunka az 1000 körüli időkből. [814]

Nagy Károly palástja, la chape de Charlemagne, melyet a metzi katedrális őriz, valószínűleg Szicíliából, az 1200 körüli időkből származik. [815] Nagy Károly dalmatikájáta Vatikáni Múzeum őrzi, eredete a XIV századra nyúlik [816]; püspökök és diakónusok által hordott hasonló stílusú miseruhák tartoztak egykoron a német-római császárok koronázási ruhái közé.

Az aacheni dómkincstárban található az úgynevezett Nyulaskelme, az a sírkendő, mely Károly sírjáról származik. Senki sem vitatja, hogy az iszlám eredetű selyemlepel a Károly-sír lezárása elődről való, vagyis röviddel 1215 előtt szőtték. [817] Régebbi, de még mindig jóval fiatalabb Károly koránál az Elefántos-kelme.E szintén a Károly-ereklyében talált bizánci selyemszövet készítése az 1000körüli időre tehető [818], vagy Theophanu jegy-ajándé- kának részeként, a X. század második részére. [819] A harmadik tiszteletreméltó textília, amit az aacheni Schatzkammerban őriznek, a quadrigás (négylovas kocsi) kelme.A késő antik arénajelenettel díszített selyem „a legrégibb és legjelentősebb figurális bizánci szövetnek” számít, és lehet, hogy Károlynak szóló ajándék volt. Az összes többi Károly-kinccsel ellentétben ennek a szövetnek a legközelebbi párja egy VI. századi szíriai kelme, és ezért a VI. század és 800 (Károly megkoronázása) közé datálják. [820] Ez a selyem bizonyára a késő antik századokból maradt meg.

Halberstadt városa jelentőséget tulajdonított annak, hogy ne „csak” I. Ottó legyen az alapítója, Magdeburghoz és Merseburghoz hasonlóan, hanem ezenkívül személyesen Nagy Károly is. Jóllehet a dóm számára szőtt arcképes Károly-szőnyeg nem Károly korából származik, hanem a XIII. század első feléből. [821]

Nagy Károly ún. vizeskancsóját a Saint-Maurice d’Agaune-i (Wallis) apátságban őrzik. Elismerik róla, hogy a foglalat Karoling-eredetű, továbbá azt is, hogy - abszolút ritkaságként - avar hatásokat mutat, míg a zománcmunkát a XI. század első felére helyezik. [822]

Nagy Károly ajándékozta állítólag a szász Widukindnek annak megkeresztelésekor a Wittekind-ereklyét, melyet a berlini kastélymúzeumban őriznek. Az engeri ifjú (Burse aus Enger)többszörösen is VIII. századi kortárs műnek számított, ma azonban a IX. század első felére kalibrálják. „így már kronológiai okokból tárgytalan az engeri szobor és a Nagy Károly vagy Widukind közötti összefüggés.” [823] Időbeli elhelyezkedését a vele összevethető anglo-Karoling-omamentikát viselő darabok alapján vezetik le. [82.4] így azonban a Tasziló-kehely és gyertyatartók közvetlen időbeli közelségébe kerül, melyekről már kimutattuk, hogy VIII. századi keletkezésüket el lehet felejteni, ugyanis valódi helyük a korai XI. században van. Ugyanez áll a bécsi kincstár Stephansburse szobrára, melynek eddigi kormeghatározását Wolfgang Braunfels egy „talán”-nal enyhítette és „pontosította”. [825]

A bécsi koronázási evangeliáriumotállítólag az 1000. évben találták meg Nagy Károly térdein, amikor III. Ottó felnyittatta a sírt. [826] Mígnem miniatúrafestészetét megvizsgálva ezt is meg kellett fosztani Karoling-eredetétől.

A hivatalos álláspont tehát ekképp foglalható össze: a 22 drágaság közül - a három későbbi Károly-relikviát nem hozzászámítva, ellenben a birodalmi koronát igen - elvben összesen ötnek lehet valami halovány köze a IX. századhoz, Károlyhoz viszont a legjobb esetben is csak az általunk még nem vizsgált evangéliumos könyvnek. Egy Károly-kincs a X. századból való, kilenc az ezredfordulóról és a XI. századból, kettő a XII., három a XIII. és egy a XIV századból, míg a legrégibb a VI. századra, vagyis a kései ókorra marad.


Szobrok

Kijózanító körsétánk után még hátra van a metzi katedrális kincseinek egyik leghíresebbike, a kisméretű lovasszobor, melyet a Louvre-ban őriznek. Amennyire ismert e bronz mestermű, eredete legalább annyira vitatott. A lovast mondták már Nagy Károlynak, Kopasz Károlynak, olykor csak késő Karoling-harcosnak. [827] A ló részben Karoling-, részben reneszánsz korabeli [828]; találni olyan minősítést, hogy ló és lovas egyaránt reneszánsz műnek számít. [829] Egy újabb Károly-biográfia szerint a ló származhat akár a barokkból is [830], míg az Osztrák Nemzeti Könyvtárban 1993-ban rendezett „Nagy Károly és a tudomány” című kiállításon antik műként jelölték meg. Természetesen ezt az értékelést nem vették fel a katalógusba [831], így az a rezümé marad érvényben, amit Percy Ernst Schramm már 1928-ban megfogalmazott: „Be kell vallanunk, hogy hiábavaló minden éleselméjűség, a kisplasztika részleteiből nem sikerül biztos fogódzót nyerni. Minden felhozott érvvel szemben találni kifogásokat.” [832]

Annyi szent, igencsak kilógna a IX. század művészetéből [833], mert az állítólagos császárportrét nem követi egyetlen további sem egészen I. Barbarossa Frigyes cappenbergi fej portréjáig. Ez számít a „a Karoling-idők óta a nyugati művészet első független portréábrázolásának ” [834], vagyis hosszú, 300—360 évnyi szünet után született volna csupán egy újabb mű (jóllehet egy nagyalakú portréfej nem vezethető le közvetlenül egy apró lovas-plasztikából).

Egyébként is kettős kezdete van a közép-európai plasztikus művészetnek. Az első Nagy Károlyhoz tartozik, aki, mint tudjuk, a szobrászat iránti érzéktől vezérelve Teodorik szobrát is elszállíttatta Ravennából Aachenbe. Erről a kezdetről tanúskodik a lovasszobor, a lorschi kőfej [835], s talán a corveyi stukkófigurák, valamint a vitatott müstairi Károly-alak (a graubündi [Svájc] Münsterben lévő Sankt Johann templomában). Vitatott annyiban, hogy egyfelől úgy tartják számon mint Károly kortársi, bár kissé provinciális portréját [836], másfelől mint 900 körüli ideális ábrázolást [837] vagy a kései XII. századból származó munkát. [838] Határozottan a XII. század mellett szól, hogy előtte nem ábrázoltak egyetlen császári körszakállat sem - hacsak nem Müstairben. [839] Bárhogy is simítsák el a vitát, tény marad: „Valójában egyáltalán nem játszanak szerepet (ti. a körplasztikák) a Karoling-és ottoniánus korban.” [840]


A szobrászat 1000 körül kezdődik
Röviddel 1000 előtt vagy a környékén indul meg a szabadtéri plasztika második, valódi felvirágzása [841], mely az elsőt, az épületszobrászatot követi. [842.]

A faszobrászat fejlődése talán helyesen határozható meg egy 970 körüli indulási dátummal. Abban viszont már kételkedni lehet, hogy első példája, a hatalmas kölni Gero-kereszt ebből a korai időből származik. Kormeghatározását Gero érseknek (meghalt 976) köszönheti, aki a megbízónak számít. [843] Günther Binding jól saccolt, amikor az 1000körüli időre helyezte [844], mások viszont akár 200 évet is fiatalítanak rajta. [845] Legnagyobb valószínűséggel az esseni apátsági székesegyház arany Madonnája [846] és a ringelheimi feszület számít az első fából készült nagyplasztikának, 1000 tájáról. Az említett kereszt bemutatásakor már tisztázódott, hogy nem létezett Karoling-szobrászat: „A ringelheimi feszület, amennyire tudjuk, a legrégibb nagyplasztikák közé tartozik, melyeket - miután az antik szobrászat végét követően évszázadokon át tartózkodtak a plasztikától - a korai középkorban alkottak meg ismét.” [847]

A Gero-kereszttel ellentétben egy püspöki pásztorbot „989 előttről” származó, elefántcsontból faragott feje számít a „kevés biztosan datálható X. századi faragott alkotás egyik fennmaradt darabjának”. [848] A nagy-és kisplasztika megjelenítésére kiváltképp Bemward remekművei szolgálnak, melyek valamennyien hildesheimi püspökségének (993-1022) korából származhatnak: bronzbóla dóm ajtajai és a Bernward-oszlop, ezüstbőla Bemward-kereszt és gyertyatartók, kőből a quedlinburgi alapítványi templom oszlopfői, elefántcsontbóla Bemward-bot és Erkanbald apát görbített pásztorbotvégei, fábóla ringelheimi feszület és a nagy arany Madonna. [849] Ezek alapján tapasztalható meg, miként szárnyalta túl a nyugati plasztika bizánci példaképeit.

A kőszobrászat kezdetét a kutatók többség 1000-re teszi. [850] A legkorábbi németországi példák közé tartoznak a kölni Szt. Pantaleon faragott figuráinak töredékei; ugyanúgy a X. század végéhez kapcsolják őket [851], mint az első Heribert-épület szobrait Köln-Deutz-ban. [852.] Franciaországban látni a legrégibb domborműveket 1020-ból. [853] Ezt az értékelést a Saint-Genis- des-Fontaines-ben található domborművekkel díszített portálzáró kő alapján készítették, melynek felirata az 1019-1021-es évekre utal. [854] E példák világítják meg legjobban a bennünket foglalkoztató kérdéskört.

Először is, ez az ajtószemöldök abból a csoportból származik, amely húsz, vele összehasonlítható darabból áll a keletpireneusi
 - a főhegygerinctől délre és északra egyaránt megtalálható - művészetben, tehát egyáltalán nem izolált alkotás. [855] Rovátkolt ornamentikájának „primitivizmusa” alapján joggal nevezik „előKarolingnak”, habár nem így datálják. [856] Velük összevethető „primitív” fejek után kutatva Cividaléban bukkanunk valami hasonlóra, vagyis a longobárdok első itáliai székhelyén. Az ottani Ratchis-oltárt szintén elő-Karolingként értékelik, a belevésett hercegi név miatt azonban 737-744-re teszik keletkezési idejét. [857] Szerfölött hasonló műalkotásokkal van dolgunk, melyek közé nemcsak 280év ékelődik, hanem az egész, lényegesen érettebb Karoling-művészet is.

Észrevételeink figyelembevételével feloldhatók az eddigi ellentmondások: az úgynevezett VII. századi előKaroling- művészet a valóságban gyakorta inkább provinciális művészet a X. és a korai XI. századból; a választékos munkák, mint Cividales stukkófigurái pedig a VIII. századból, előrébb kerülhetnek akár még a XII. századba is. [858] Részben azonban továbbra is előKaroling-művészetként jellemezhető, lévén a Karoling-művészet is megifjodik: ha elméletemet elfogadjuk, ez a stílusirányzat valójában az 1000 körüli idők udvari művészetét jelöli!

Kiegészítésül s egyben zárásképp vegyünk három elefántcsont táblát szemügyre: a frankfurtit (Sanctus-ének), a bécsit és a cambridge-it (mise Introitus). Jóllehet stílusbeli felfogásuk olyan markáns, hogy egy és ugyanazon metszőnek tulajdonítják, időbeli rögzítésük nagy kihívás: „Az újabb irodalomban is ingadozik a kormeghatározás: teszik 875 köré, de a X. század végére is.” [859]

Nem várhatunk mást akkor, ha egy művészeti fejlődésszálat két részszálra bontanak szét, melyeket aztán nem sodornak eggyé, hanem egymás után sorolják. Csak az időszámítás átállításával válik először érthetővé, hogy a keletpireneusi plasztika nem „ősrégi” mintákra nyúlt vissza, melyek az akkor már majdnem száz éve halott Karoling-művészet előtt keletkeztek - a „mintaképek” ugyanabba az időbe tartoznak, mint a keletpireneusi „utánzatok”.

Fölöttébb szoros stílusbeli hasonlóságokkal találkozunk a tiszta  épületszobrászat területén is. Egyértelműen megjelenik a comaskoknál, azon longobárdoknál, akik már elég korán nekifogtak plasztikákat alkotni, s korántsem mellesleg munkásokként vettek részt a speyeri dóm építésében. Felső-Itáliában gyakorlatilag nem különböztethetők meg a Karoling-és a román oszlopfők. [860] Ezért nem kell a Karoling-longobárd időket reprezentálnia a comask művészetnek: az egyértelműen a X. és XI. századi lombard irányzat képviselője.

Egészen hasonló a helyzet a francia területeken is: „Avoluták-ból, rozettákból és fonatokból álló finom ornamentikával ellátott oszlopfők [861] a Karoling-díszítőmotívumokra emlékeztetnek, és részben a megtévesztésig hasonlónak látszanak: a déli apszis egyik oszlopfője teljesen megegyezika lombardiai Aliate egy oszlopfőjével, s ezt a templomot legkésőbb 880-ra datálják.” [862.]


A legrégibb szobrok
Ellentétben az általam felvetett „fiatalító” javaslattal, idáig csak olyan törekvéseket ismerünk, melyek a szobrászművészet második kezdetét az elsővel akarták összehozni, és a Karoling-korba visszahelyezni. E kísérleteknek határozott lökést adott Christian Beutler, akit kétség fogott el a XI. századi német szobrászat vizs-latása során, mondván, az idevágó alkotások néhány darabjáról „sokféle más - történeti, építészettörténeti, ikonográfiái és egyéb
 - okból bölcsen belátható, hogy a IX. században keletkezett, nem pedig az Ottók korában, vagy később”. [863]

Miután Jean Taraion igazolta Beutlert az új dátummeghatározásban, ő egy XIII. századinak hitt feszületet átvitt a VI. századba. [864] Bizonyítása azonban nem tudja megszabadítani a keresztet középkori vonatkozásaitól, csak azt tisztázza, hogy az állítólag oly messze fekvő kései antikvitás megtévesztésig hasonló formanyelvvel bírt. [865]

Még frissebb Beutler azon kísérlete, hogy az „Udenheimi feszületet” visszadatálja a XII. századból a nyolcadikba. Az erről folyó vita ideiglenes kompromisszumként a XI. század közepét eredményezte. [866]

Hasonlóképp a Karoling corveyi kolostortemplom nyugati bejárati építményén is közvetett bizonyítást végeztek, miszerint a pilléreken egykor négy nagyplasztika állt stukkódíszként. [867] Ez a IX. századba helyezné a nagyméretű plasztika kezdeteit is.

Jómagam osztom Beutler azon gondolatát, „hogy a középkori szobrászat kezdeteiről áthagyományozott történelemképünk nincs rendben” [868], ám határozottan azt javaslom, hogy az állítólagos IX. századból származó minden szoborművet soroljunk a 970utáni időbe! Corveyban csak 1150felé került sor átépítésekre, úgyhogy több mint egy évszázad állt rendelkezésre az említett stukkómunkálatok elvégzésére. A nagyszabású stukkószobrászat virágkora amúgy is erre az időre tehető Németországban. [869]

A plasztikát illetően tézisem kettős értelemmel bír: egyfelől a szobrászat állítólagos felvirágzása még 1050-ig, sőt 1100-ig jelentős késedelmet mutat [870]; a „Karoling-impulzus” itt éppoly kevéssé érezhető, mint bármely más művészeti ágban. Másfelől viszont a kereken három évszázad eliminálásával sokkal szorosabbá válik az érintkezés a kora román és az antik művészet közt, hisz egy ezredfordulós műalkotás immáron nem 524 év távolságra helyezkedik el „Róma bukásától”, hanem csak kb. 224. évnyire; fél évezred helyett már csak néhány művészgenerációnak kellett a kapcsolatot tartania a „régi” és a „modem” között. Művek, melyeket eddig a kérdéses három évszázadon belül szemléltünk, közelebb kerülnek az antikvitáshoz és a romanikához is. Hogy egy példát hozzunk: egy 820-ból származó oszlopfő az eddigi számítás szerint 344 évvel Róma bukása után keletkezett, és 200 évvel az épületplasztika kezdete előtt; az új, 1023-as dátumra történő áthelyezés után pontosan ezen épületszobrászat kezdetéhez tartozik, s csak 250 év választja el az antikvitástól. [871]

Végezetül még említsük meg az aacheni székesegyházban álló császári tróntis, amely előtt a legenda szerint maga Napóleon is eltűnődött a világ folyásán. Friedrich Heer hatalmas körpanorámát fest: „Aki az aacheni dómban Nagy Károly kőtrónusa, e királyi szék elé lép, az annak a »Karoling« Európának reprezentatív emlékműve előtt áll, mely Európát lényegi struktúráiban egy egész évezrednyire akkor alapítottak meg, egészen 1945-ig átívelően.” [872]

Theodor Haeckerre még nagyobb hatással volt a „németek legborzongatóbb, és tartalmilag leggazdagabb emlékműve” [873], nem sejtve, hogy ma már egyáltalán nem beszélnek Karoling-trónról, mert „mai formájában természetesen csak Nagy Ottó 936-os koronázására alkották meg”. [874]

Az állítás a Károly-trón pallóiból is levezethető: ezeket a dendrokronológiai* vizsgálat szerint olyan fákból készítették, amelyeket 935táján döntöttek ki. (Igaz, a mai látogatók már csak az 1000 évvel fiatalabb, 1936-os trónrekonstrukciót látják.) E szkeptikus belátások tudatában forduljunk immár Károly építményei, azokon belül pedig különösen az Aachenben emelt főműve felé.


Az építkezések

Az építtető Nagy Károly két okból is misztikus. Alkotásaiból túl kevés maradt fenn, amit persze nem róhatunk fel neki. Viszont rejtélyesebb, hogy ez az igen kevés olyan progresszív, hogy minden további nélkül lehetne két-három évszázaddal fiatalabb. Az csak tovább fokozza zavarunkat, hogy miközben Károly inkább a tudományokat támogatta, mint az építészetet, hogyan is lehetséges, hogy „az építészet fellendülése megelőzte a tudományokét”. [875]


Az extraklasszis építtető
Nagy Károly és mindkét utóda, I. Lajos és I. Lothar császár állítólag szakadatlanul építkezett. Uralkodási idejük alatt (768-855) a statisztika 544 nagyszabású épület elkészültét tartja nyilván: 27 katedrálisét, 100 királyi palotáét és 417 kolostorét. Csak a 44 éven át háborúskodó Károly uralkodása alatt 16 katedrális, 65 királyi palota és 232kolostor nőtt ki a földből, azaz 313igencsak jelentős épület. [876]

Sőt, Pierre Riché „néhány száz királyi palotát és villáé-1” ismer Károly korából [877], míg Iris Zilkens 250 rezidenciát említ. [878] 
 A Mann által elkészített összesített statisztika a 476 és 855 közötti „szűkös időkről” azt közli, „hogy egészében 1695 nagyszabású épületről« tudunk, 312katedrálisról, 1254kolostorról, 129 királyi palotáról. [...] Mindezen építmények közül régészetileg csak 215-öt vizsgáltak meg, s csak töredéküknél találni maradványokat. Azok az épületek, melyek egészben vagy akár lényeges részeikben még állnak, hovatovább a tíz ujjunkon összeszámolhatok, és a würzburgi Schlofibergen álló kicsiny Mária-kápolna kivételével egy sincs közöttük, mely a kora Karoling-időbe tartozik. A VIII. századból az utolsó évtized kivételével szinte semmi sem maradt ránk.” [879]
 Ez a látlelet még ijesztőbben hat, ha tudjuk, hogy a würzburgi kápolnánakidőközben „el kellett hagynia” a Karoling-kort, hiszen 250 évvel megifjodott. „A várbeli, csak a korai XI. században emelt körtemplom szemmel láthatóan folytatja a korai Mária-templom tradícióját, amit eddig régészetileg nem tudtak igazolni, és a hegy lábainál lévő völgybeli településben is állhatott volna.” [880]
 De az újabb ásatások sem bővítették a leletanyagot az elmúlt 27 évben. Carlrichard Brühl 1974-ben a késő római „praetoriák-ból” szerepéből és ama nézettől vezérelve, hogy a városi palotákat a „praetoriákhoz” hasonlóan bizonyosan elfedték a modem városközpontok, ekképp panaszkodik:
 ,/í  korai középkorra vonatkozó régészeti leletek tekintetében ha lehet még rosszabbul állunk, amennyiben az összehasonlítás egyáltalán nem lehetséges. Ez egyébként egyformán érvényes a városi és a vidéki palotákra is. Ahol egykor Compiégne és Quierzy, Ver és Verberie, Attigny és Servais nagy frank palotái emelkedtek, ma szántók és mezők terülnek el. Cseppet sem jobb a helyzet Itáliában, hogy csak Corteolonát és Monzát, Marengót és Auriolát, Sennát és Sospirót említsem, néhányat a legismertebb paloták közül.” [881]
 G. Fehring [884] a „kutatás nem kielégítő minőségére” panaszkodik, és négy feltárt palotát nevez meg: Aachent, Frankfurtot, Ingelheimet és Paderbomt. Günther Binding alapművében csak igazolni tudja ezt a négyet, mindamellett megnevez még három palotát, vélhetően Karoling-maradványokkal: a Konstanz melletti Bodmant, a mühlheimi Broich-ot, és a zürichit. [885] Ezenkívül régészeti utalások legfeljebb még Annappes-ben, Doué-la- Fontaine-ben, Quierzyben és Wormsban találhatóak. [886] Senki sem tudja megmondani, mi történt az összes többivel, melyeknek létéről a források beszélnek. Nem találták meg a legjelentősebb délkelet-német kastély maradványait, melyeknek a


*Dendrológia (gör.): a fás növények tanulmányozásával és leírásával foglalkozó tudomány. 

9. kép 

Ingelheim: Karoling-kastély templom nélkül. Mai rekonstrukció templom nélkül, a korábbi templommal [882]
Aacheni palotakápolna:  trónszék 1936-ból, a 936-os állapot inspirációjára [883]
 mai, jól feltárt Regensburgváros területén belül kellene feküdniük: „Nagy Károly kastélyának, holott két évet rezideált Regensburgban, a fekvése alig ismert.” [887]

Ez az idegesítően ambivalens tényállás Richard Strobelt a következő kétségbeesett, s egyben nevetséges kijelentésre ragadtatta: „Karoling-és ottoniánus lakóépületekről alig van tudomásunk. Hogy léteztek, s nem csupán múlékony faanyagbólkészültek, feltételezhető, legalábbis a nagy reprezentatív épületek, mint a kastélyok és udvarházak, kolostorok és a főpapság épületei. Azonban az életmód változása, a gyakori tűzvészek vagy akár csak az intenzív »lelakás«következtében az ilyesfajta épületek csak ritka esetben maradtak ránk.” [888]

Valóban az kell-e hinnünk, hogy a kőből épült kastélyok azért mentek tönkre, mert túl gyakran súrolták fel a kőlapokat, a falhoz támasztották a lándzsákat és tologatták a ládákat? A velem folytatott nyilvános vitában Rudolf Schieffer újból felhozta ezt az érvet. Számára hihetőbbnek tűnik, hogy az épületek alapköveikkel együtt elpárologjanak, mintsem hogy az épületekről regélő oklevelek tévedjenek. [889] Vajon az oklevelek nem ingatagabbak-e, nem sokkal inkább hamisíthatóbbak-e - mint a kövek?


12 3 4 

10. kép
Boltozatformák alaprajzzal:  1. dongaboltozat; 2. csúcsíves dongaboltozat (Cluny IH); 3. bolthevederes dongaboltozat; 4. (római) keresztboltozat
 Kisvártatva jelezték, hogy a kastélykutatók Regensburgban rábukkantak valamire, őket azonban Walter Hotz megcáfolta. [891] Carlrichard Brühl időközben nagyobb világosságot gyújtott: a kastély egyike a bizonyítékokkal legjobban alátámasztott helyeknek a keleti frank területről, melyekről nem csupán az évkönyvek szólnak, hanem 791 és 884 közötti okleveles források is. Jóllehet kifejezetten a római castrum északkeleti sarkába helyezik a róla szóló források, tovább kell kutatni utána, mert „régészetileg eddig nem igazolt”. [892]


11. kép
Boltozatevolúció két évszázaddal Aachen után  I.: Hiányzó boltozat Montier-en-Derben, 1000 előtt  Kisboltozat San Michele de Cuxában; az eredeti épület 975-ből, a tornyok 1040-ből  Kezdetleges kis dongaboltozat Saint-Martin-du-Canigouban, 1009 [890]

Majd - ismét Regensburg kapcsán - arra az ítéletre jut, hogy „az állítólagos római katedrális helyzetének meghatározása régészeti eredményektől nem befolyásolt, tiszta akarati aktus(a egy kutatónak)”. [893] Mindenesetre érdekes vélekedés, különösen egy szakember szájából.

Vagy hogy áll a helyzet a római palotával, mely - az első és örök Rómában - ugyancsak nem lehetett jelentéktelen? Egy papiruszra írt privilégiumból tudunk róla, melyet a római „Schola Francorum”-nak adtak. A szöveg soraiból („actum est in palatio iuxta Vaticano ad basilica Sancti Petri apostoli”) kitűnik, hogy Nagy Károlynak tulajdonítható egy Rómán kívüli palotaépítmény. A „Konstantini adománylevél” szerint, mely állítólag éppen akkor bukkant fel, a császár nem szállhatott meg és lakhatott a városfalakon belül. A későbbi hatalmasságok követték őt, egy kivételével: III. Ottó a monda szerint az Aventinuson, valójában a Palatínuson építkezett. [894] A Péter-dóm közelében álló palota azonban „nyilvánvalóan nem élte túl az invesztitúraharcot”. [895] Valószínű, hogy így áll a helyzet - a Károly-féle palotával kapcsolatban viszont van egy rossz hírünk: a „Scola Francorum” papirusz privilégumlevélről C. Brühl [896] alapján tudjuk, hogy hamisítvány.


Szegényes gazdagság
A középkori régészet többnyire hiába kutat a Meroving-és Karoling-épületek nyomai után, s minden egyes felsülésével csak az üres évszázadok teóriáját támasztja alá. Nekem sokkal könnyebb a dolgom. Csupán annyit kell tennem, hogy a fölöttébb csekély számú maradványhoz új alkotókat rendeljek hozzá. Az ingelheimi mintaásatás során - közreműködésem nélkül - ez már részben meg is történt: a Karolingnak tartott palotakomplexum kellős közepén épült templom már nem számít Karolingnak, ami az ásatást és a rekonstrukciós munkát végző Chr. Rauch (1908-1914) számára még nem volt egészen magától értetődő, noha ennek az összkoncepcióból kiindulva is egyértelműnek kellett volna lennie. Ma már bizonyosan tudjuk [897], hogy a templomot csak 950 után emelhették. Kizárólag a Károly iránti, a nibelunghűségre alapozó szeretet mentette meg magát Ingelheimet attól, hogy átdatálják a X. századra. Nijmwegenhez hasonlóan egyébként itt is feltűnik, hogy Barbarossa Frigyes felújíttatta a Karoling-palotát, sőt, egészen közel az Einhard-apát- sághoz egy palotát emeltetett. [898] E császár egyébként igen gyakran tűnik fel afféle Károly-epigonként.

Éppily nehezen mutatható ki Károly korából a kolostorépítő tevékenység. A birodalom erdeiben minden egyes évben több mint öt kolostort emeltek [899], de csak egy aprócska töredéküknél bizonyíthatók Karoling-nyomok. Semmit sem tudunk például arról a kereken 50 kolostorról, melyeket frank szerzetesek a Loire és a Földközitenger között elterülő vidéken alapítottak; semmit nem tudunk arról a másik 25-ről sem, melyek az Alpoktól délre, főként Lombardiában épültek. Ernst Adam ezért kizárólag a St. Gallen-i kolostor tervét veheti alapul a tájékozódáshoz, „mivel  nem őrződött meg egyetlen Karoling-kolostorlétesítmény sem - hiszen még álló szerkezetegészeket csak a XII. századi ciszterci kolostorok közül ismerünk”. [900] Mindenesetre a kolostorépítészet területén megnyilvánuló „nem tudásunkat” már csak a „vidéki építészet területén megnyilvánuló nem tudásunk”múlja felül. [901]

Maguknál a templomoknál sem jutunk túl könnyen az egy tucaton: Aachen, Lorsch és Corvey, a steinbachi Einhard-bazilika, Fulda, Reichenau és Seligenstadt, a (kétséges) kölni dóm, a Sankt Justinus Hoechstben és Maastrichtban, Saint-Riquier és Saint-Denis. Szerencsére „ezen mintaképek közül többet szó szerint lemásoltak 950után”[902], különben az ottoniánus utánzatok hiányában még kevesebb fogalmunk lenne az eredetiekről. Ebből a szemszögből maradjon nyitva a kérdés, hogy az ottoniánus császárok miért elégedtek meg a másolatokkal, noha a bizánci császárokkal a művészi vezető szerepért is versengtek.

További statisztikai adatokat nyerhetünk a  szakrális francia romanikakompendiumából. Marcel Aubert [903] 417 templomhoz és kolostorhoz többé-kevésbé részletes építéstörténetet mellékel, melyekből ha konkrét számok nem is, tendenciák azért mindenesetre kiolvashatók. A román stílusú építmények többsége XII. vagy XIII. századi; 143 eredete a XI. századra, 18-é a X. századra nyúlik vissza. A dokumentumokból kiindulva 37 esetben antik, 65-ben Meroving-és 66-ban Karoling-gyökereket neveznek meg. Amikor azonban konkrét maradványokról esik szó, lényegesen csökken a létszám: antik nyomok gyakorlatilag hat építménynél, Meroving egyetlen egy esetben, Karoling-pedig hat-tíz építménynél mutathatók ki. Ehhez tudni kell, hogy például a „falak talán még Karoling-eredetűek” [904], megjegyzés csupán annyit jelent, hogy vöröses malter mutatkozik, ami az építészettörténészek számára a Karoling-falak „vezérfosszíliáját” jelenti. A zárókövetkeztetés itt is csak így hangozhat: a Karoling-építmények gyakorlatilag nyomtalanul eltűntek.

Nyomtalanul tűnt el Károly híres mainzi Rheinbrückéje is,mely fából készült, és „amelynek építését egész Európa végezte közös, de jól felosztott munkában”. [905] Tudomásunk szerint még életében felgyújtották a révészek, akik munkahelyükért aggódtak. Ugyanakkor csak gyorsan bekövetkező halála [906] akadályozta meg, hogy immár kőhidat emeljenek. Ennek ellenére megépítették - 1000évvel később,az 1862-es évben. [907] Ekkor ível a római kor, Nagy Konstantin (315 körül) óta először újra tartós híd a Rajna fölött Bázeltől északra is. [908] Károly mint „Pontifex” (hídverő) tehát aligha előzheti meg korát. Viszont ezen az alapon Einhard, aki tudott kőhidakról, netán abba a XII. századba helyezendő, melyben először - Regensburg (1135-1146) - építettek ilyen hidakat?


Boltozatépítés
Az Aachenben fellelhető anakronizmusok jobb megértése végett képzeljük magunk elé, mit tanítottak eddig a boltozatok fejlődéséről.Néha egész egyszerűen elkerülik a figyelmet Aachen és germigny-després-beli társainak „csodálatos” boltozatai, miközben közvetlenül ívet húznak az antikvitásból a román korba: „Európában az ezredforduló és az azt követő időszak elérkezéséig kellett várni, míg a romanika felvirágzásával először Franciaországban, valamivel később Németországban és Itáliában a boltozattechnika ismét gyakrabban gyürkőzött neki nagyobb feladatoknak.” [909]
 Mivel az aacheni kupola felépítése éppenséggel nagy feladatnak számít, ezért e mesterművet több szempontból is bemutatjuk, hogy tisztában legyünk az építészet általános fejlődésével. Hasonlóképp jártak el már 60évvel ezelőtt: „A keresztboltozat szinte egyáltalán nem fordul elő (a germánoknál); csak a Karoling-korban találni egész elszigetelten (Aachen); alig ritkább a kupolaboltozat*, hisz annyira kivételes, hogy rendszerint sem a keresztboltozatot, sem a kupolát nem kell a XI. század kezdete elé helyeznünk.” [910]

Éppen ez a germanofil szemlélet veti föl azt a súlyos problémát, hogy a faépítészetet mívelő frankok, gótok és vandálok nem ismerték ugyan a kőboltozatot, és nem is tudtak ilyet építeni, de „ritkán” és „rendszertelenül” azért mégiscsak felbukkan náluk. Vkjon milyen az az építőművészet, mely csak egy-két építmény esetében valósítja meg a bonyolult, nehéz boltíves szerkezeteket, hogy aztán újra elfelejtse, majd sokkal később újra feltalálja? Miként érthető meg az aacheni összművészeti alkotás a maga egészen különböző boltozatos formáinak sokaságával, ha tudjuk, hogy bolthajtást először csak a X. század vége felé használtak, s akkor is jóval kisebb méretekben?

Hogy milyen nehéz volt az (újra)kezdés, egy részlettel tudjuk érzékeltetni. Az apszisoknak korábban csak úgy tudtak boltozatot készíteni, mint a hajónak, mivel negyed gömbből álló lapos kupolájuk kisebb tolóerőt fejtett ki, és a központi tér zárófalára támaszkodott. Az első tapogatózó kísérleteknél mégis felmerülhettek problémák, amint azt a legjobban megmaradt ottoniánus szakrális építményen megfigyelhetjük. Gero őrgróf 961-ben a keleti részekkel kezdte meg a gemrodei alapítványi templomépítését. Hogy az épületszerkezet szilárdságát ne veszélyeztessék, egyetlen egy ablakot sem mertek a falba vágni. [911]

Boltozatos hajókat először egy olyan területen fedezünk fel, mely magába foglalja Észak-Spanyolországot, a dél-francia területeket és Burgundiát. A legkorábbi kezdetek után, mint a 97 5-re elkészült Saint-Michel de Cuxá  mely 1040-es formájában maradt fenn a francia Pireneusokban álló, 1009-ben felszentelt Saint-Martin-du-Canigou tartozik a legrégibb, többtámaszú boltozattal ellátott templomok közé. A rendkívül szerény, három és fél méteres fesztáv azonban önmagáért beszél. [912] Most csak annak a sejtésünknek szeretnénk hangot adni, hogy mind a boltíveit tetőzet, mind a szakrális torony gondolata a mór Spanyolországból érkezhetett. Córdobában az ottani mecset több boltszakaszát boltívvel - igaz egészen más technikával - látták el 950 után, és egy magas minaretet emeltek. [913] Mindkét építészeti forma előképeit Szíriában kell keresni [914], ám nem mutatható ki közvetlen út Bizáncon át Közép-Európába. A híres patkó alakú ív is ezen a kerülő úton vándorolt Szíriából Spanyolországon át Germigny-des-Prés-be.

*Kupolaboltozat (vagy más néven félgömbboltozat): főleg kör alakú terek lefedésére használt boltozat, mely vállvonalánál folyamatos alátámasztást igényel, ezt általában kiemelkedő úgynevezett kupoladobbal oldják meg.

A Loire területén találjuk az ugyancsak többtámaszú boltozattal ellátott, s a bevezetőben már említett toumus-i Saint-Philibert templomának előcsarnokát, mely ugyanabban az 1009-es évben készült el. Nartexe a legkorábbi, még álló, minden részén boltíveit nagyszabású létesítmény. [915] A szomszédos Farges SaintBarthélemy templomának még megvan az egykori főhajó boltozata, mely jellemző módon csak 3,4 métert ível át. [916] A dijoni Saint-Bénigne boltozatos, ma nagymértékben elpusztult rotun-dáját 1001-től 1008-ig építették. [917]

Katalóniában a  montbui-beli Santa-Maria [918] és a  cardonai San Vincente[919] nevezhető meg. Cardona háromhajós, pilléres bazilikáját a középhajóban lévő, hosszított boltozattal* és a mellékhajók keresztbordás boltozatával 1040-ben fejezték be. Róla leolvasható: a „román stílusú építőművészet megtalálta érvényes formáját”. [920] Nem utolsósorban ezért húzzák meg ebben az időben az előromán és a román stílus közötti választóvonalat.

Nagyobb fesztávokat azonban továbbra (ismét?) sem küzdenek le. Hiszen 1050-ig a középhajókat főként lapos tetővel vagy nyitott fedélszékkel** látják el, a mellékhajókat keresztbordás


*Hosszirányú boltozat: a hajó tengelyirányában boltozott.
**Az épületeket a boltozatok felett időjárás és vízálló burkolattal, tetőhéjazattal kellett ellátni, ennek hordására, alátámasztására szolgáló, általában fa anyagú szerkezet a fedélszék.



boltozattal zárják, az empóriumot* fedélszékkel fedik. [ 921] Ezek a szerkezeti formák az évszázad közepe után sem halnak ki. Azon francia templomok közé, melyeket ebben az időben teljesen beboltoznak, és nagyobb építménynek tekintenek, a Saint-Savinsur-Gartempe és a charentei  Lesterps temploma sorolható. Lesterpsnél, amelyet 1030és 1070között húztak fel, „már eléggé tökéletesedett a technika ahhoz, hogy lehetővé váljon az épület egészének beboltozása bolthevederekkel megerősített szerkezettel. Az 1060-as évben kezdődött Saint-Savin-sur-Gartempe építése: figyelemre méltóan merész szerkezet, tekintettel a körpillérek magasságára és a kőboltozatra”. [922]

Cluny Il-t nem említhetjük itt, mert a 955-től 981-ig végzett építkezést 1000 után átalakították, és középhajóját először csak 1050-ben boltozták be [924], ezt azonban újra és újra vitatták. [925] Ellenben szó lehet Speyer I-ről:itt 1050 és 1060 között boltozták be az oldalhajókat: a 7,75 méter széles oldalhajók 70 méter hosszúságban elérik a 14,7 méteres magasságot. Ugyanakkor a sokkal szélesebb középhajó - önmagáért beszélő tény - ebben az építési szakaszban még nem volt beboltozható. Megjegyzendő: ez az épület számít általában a császári építészet kezdetének.

A  boltozdsos technika első csúcspontját a  romanikában éri el 1100 környékén. Az 1095-ös és 1096-os években Franciaországban három nagy épületet látnak el teljes boltozattal: Limoges-ban a Saint-Martialt, Toulouse-ban a Saint-Sernint és  Cluny III-t.E híres templom egy végigfutó csúcsboltozatot kap mintegy 30 méter magasságban. [926] Jóllehet ez a boltíves tetőzet szerkezetileg könnyebben megépíthető, mint a keresztboltozat, 1125-ben mégis beszakadt. [927]

Speyer II, mint császári építmény kimondottan külön eset, fő-hajóboltozata a XII. század első éveiben „borult falaira”. Amikor IV Henrik császár 1080-tól átépíttette az épületet, az oldalboltozatok érintetlenek maradtak, megkapták azonban megnagyobbított párjukat a középhajóban. Ebből a célból megváltozatták és *Empórium: megemelt ülőhely, karzat, amely a templomterekben az oldalés kereszthajók felett emeletmagasságban húzódik végig. A hívők bizonyos csoportjainak (asszonyok, énekesek stb.) elkülönítésére szolgál.


12. kép 

Boltozatevolúció két-három évszázaddal Aachen után,  II.: Cluny: A II. épület alaprajza, beboltozva 981-ben / a ül. épület horizontális és vertikális rajza (1088-1118) / a legnagyobb román stílusú templomépület rekonstrukciója / a ma egyedül megmaradt maradványa a déli kereszthajónak [923] 
 megmagasították függőleges vetületét, hogy aztán elnyerje híres, Németország legkorábbi nagyszabású boltívét: támíveken nyugvó keresztboltozatának tetőpontja 33 méter magas. [928]

Ekkor birkózott meg a román stílus a maximális fesztávokkal is: Vézelay10 méteres középhajóval, Cluny III 11 méteres boltozatával, a milánói Sant’Ambrogio 12 méteres fesztávval [92.9] és Speyera maga majdnem 14 méter széles középhajójával, amit a kereszthajó 15,4 méteres belső méreteivel „helyben” túllicitál.

Németországon belül az  1138-ban elkezdett  knechtstedeni templom számít az első teljesen beboltozott templomok egyikének. [930] Pontosan ebben az időben kezdődött el Normandiában és Ile-de-France-ban az a viharos fejlődés, melyet gótikaként ismerünk, és ami egészen új, felülmúlhatatlanul merész boltíves szerkezeteket eredményezett.

Az évezredfordulós fellendülés óta, mely a legkisebb templomokkal kezdődött, az európai építészettörténet önmagában homogén módon fejlődik. Leszámítva Aachent és a többi ún. Karoling-építményt, amelyek hihetetlen mértékben kilógnak a sorból.


Az aacheni palotakápolna

Hiányozzék bár szinte az összes Karoling-kori palotaépület, majdnem valamennyi templom és kolostor, a legfontosabb viszont, azaz Károly aacheni palotatemploma rendületlenül áll. Sem létében, sem abban nem kételkedhetünk, hogy itt valóban „csodával” állunk szemben. De vajon „Karoling-csodáról” [931] van e szó? Hogy állunk keletkezési idejének meghatározásával? Már a bevezetőben is elbűvölve és nyugtalanul fékeztünk le kupolája alatt. Bolthajtása azonban csak az első, bár a legfeltűnőbb anakronizmusabban a sorban, mely több mint két tucat, idővel kapcsolatos problémát foglal magába.


A központi kupola
Senki sem kételkedhet abban, hogy az aacheni palotakápolna egy magasan fejlett építőművészet remekműve, mely mindamellett hirtelen, előzmények nélkül és ezáltal teljesen érthetetlenül nőtt ki a földből. [932.] „Már keletkezésének idején csodás épületnek tekintették, hiszen teljesen beboltozott kőépítményként előzmény nélküli volt Északon.” [933]

Az értékelés annak fényében fura, hogy a „Reichsannalen”, vagyis a „Birodalmi Évkönyvek” egyáltalán nem tesznek említést építéséről, miközben Einhard arról ír, hogy „csodálatos úton és módon épült”, s „a királyságnak ékességére és javára szolgál”. [934]

Nem szabad eltitkolni, hogy megkísérelték az „előzmény nélküli” Aachent rácsomózni egy messzire nyúló fejlődési fonalra, a kísérletek azonban eredménytelenek, sőt értéktelenek maradtak: „(A központi építményre) egy csoport felső-itáliai és délkeletfranciaországi baptisztérium jellemző, melyek hiánytalanul folytatódnak a IV-V századtól a XI. századig. Az egyes építmények datálása máig évszázadokat ingadozik. A legtöbb boltíves, és a »sötét koron« át is folytatják a boltívépítés hagyományát.” [935]

Nos, az oly nyugtalanítóan széles idősávban ingadozók nem tartoznak sem a késő antik épületekhez, vagyis a IV—VI. századhoz, sem a XI. századi korai romanikához. Mindkét csoport időbelileg jól rögzített. Csupán azon építmények kora ragadható meg nehezen, melyek állítólag a „sötét évszázadok” során keletkeztek - így viszont nem is szolgálhatnak a hagyomány hordozóiul. Ugyanez érvényes arra az összehasonlításra, melyet Ravenna és Bizánc kupolaépítményeivel végeznek folyton-folyvást, s amit rendre [936] előhúznak: „Egyetlen más ismert épület sem tanúskodik oly világosan Aachen mellett, mint a ravennai San Vitale.” [937]

Ezt a templomot 526 és 549 között építették, két és fél évszázaddal Aachen előtt - csakhogy a maga hagymakupoláival nem lehetett mintakép a sokkal nehezebb és sokkal bonyolultabb aacheni boltozat számára. Ez mindazonáltal arra vette rá Günther Badmannt és másokat, hogy tisztán spekulatív módon képzeljék el a „központi uralkodói templomok frank-gall tradícióját, mely nem kézzel fogható, mégis feltételezendő”. [938] E kérdések tisztázása után folytassuk körsétánkat az aacheni dómban.


A lépsejtszerű keresztboltozat
A kupola boltozta oktogonból átlépünk a külső körfolyosóra. Ha kihajtanánk, és egyenesre nyújtanánk ezt a tizenhatszöget, akkor egy 70 méter hosszú oldalhajó keletkeznék az empóriummal együtt, melyet lent és fent bonyolult boltíves fonnák fednek.

Az aacheni kápolna földszintjén kényes probléma volt olyan boltozat megtervezése, mely közvetíteni tud a belső nyolcszög és a külső tizenhatszög között. Megoldásként egy lépformájú keresztbordás boltozatot találtak ki, „egy szögletes gyűrűboltozatot. Fiókboltozatokkal közelítették a keresztboltozathoz a nyolc főoldalon. De nincsenek bolthevederek (miként azt néhány alaprajz tévesen jelzi), hanem csak falívek*”. [939]

A boltozatfelszínek egymásba vitelének tökéletessége sok kései szemlélőt megdöbbentett. „Ez a támív** nélküli keresztboltozatos körfolyosó-szerkezet a tökéleteshez közelít.” [940]

Egy hasonlóan bonyolult térbeli alakzat, a dijoni Saint-Bénigne kórustető-rotundájamindenesetre 210 évvel fiatalabb. Az egyedül megmaradt legalsó szint kidolgozása összehasonlíthatatlanul gyengébb, mint az aachenié; ennek ellenére dicsérik boltozatát: „E körformájú kettős körfolyosó boltívei a gyűrűboltozatok és keresztboltozatok bámulatos átjárásával építőik magas tudásáról tanúskodnak.” [942]

Jean Hubert egyenesen a Karoling-építőművészet megkoronázásának tekinti ezt a sírboltot: „Mégis a legszebb megtiszteltetés, amiben a Karoling-építészet részesült, a francia forradalom előtt volt látható a dijoni Saint-Bénigne román stílusú templomában, ahol a Karoling-sírboltok keleti kör alakú épülete egy óriási, háromemeletes rotundává vált.” [943]


*Falív: A boltsüveg és a fal találkozásánál a boltozat terhét a támasztófalra továbbító szerkezet.
**Támív. A boltívet hordozó falak (gyámfalak) kidőlés elleni biztosítására a támívek oldalnyomása szolgál. A támívek eredetileg az épületek mellékhajói felett a szabadon álló támpillérekből induló 1/4 körívnyi boltívek voltak. A boltozatot hordó falazatot oldalról 45 fokban megtámasztó szerkezet a ferde támboltozat.



 

13. kép
Építési anakronizmusok,  II.: Kolostorboltozat / Kereszt-donga- boltozat ( itt Toumus 1010-ből) / Falív a keresztboltozat támasz-tékaként  „román stílusú” keresztpillér  Csigaboltozat az aacheni westwerken [941]
 Hubert tehát közvetlen továbbfejlesztést lát, jóllehet a Karoling-sírboltok és Saint-Bénigne között 130évnyi rés tátong. Ami azt is jelenti, hogy a kicsiszolt aacheni boltozatokat még későbbre kell datálnunk, mint Saint-Bénigne-t. Ez nem esik nehezünkre, ha szemügyre veszünk még egy párhuzamot. A hildesheimi Sankt Michael kriptájában ugyanolyan boltheveder nélküli keresztboltozatot létesítettek, mint Aachenben, s teljes joggal tekintik „ottoniánusnak”, hiszen - ez megbízható adat - 1010 után építették. [944] A  padembomi Bartholomeus-kdpolndt 1017-ben nem tipikus kupolaboltozattal látják el, melyet egyébként görög építőmestereknek köszönhet. [945] Csak 1030 után (és 1061 előtt) építették Speyerben az első boltozatos oldalhajókat, melyeket egyszerű keresztboltozattal fedtek. Ez a megoldás kétségtelenül egyszerűbb, mint az aacheni „szögleteit donga”, ráadásul a speyeri oldalhajók nem hordoznak boltozatos empóriumot. Ennyiben az aacheni körfolyosó, illetőleg „oldalhajó” - melynek, mint tudjuk, már a koronázási év (800) előtt kész kellett lennie -, ismét messze megelőzi a korát, zsenge 250 évvel menve elébe az építészet fejlődésének.


A ferde támboltozat
Ha a nyugati bejárat kényelmesen elhelyezett lépcsőin felmegyünk az empóriumhoz, Aachen további boltozatformáival találkozunk. A ferde támboltozat kialakításánál a nem lebecsülendő formáló szándékhoz a szükségszerűség is társul, miszerint az oktogon falait a középső kupola tolóerejével szemben meg kellett erősíteni. Az itt alkalmazott megoldás jóval később, a virágzó romanika idején is a legjobbak közé tartozna. Az építészek ugyanis az összes külső sarokszögletből sugárirányú falakat vezettek az oktogon pillérei felé; e falak a nagy áteresztőnyílások miatt támívekként hatnak, így biztosítva a tökéletes tolóerő-elveze- tést. Két párhuzamos támív között mindig egy dongaboltozat helyezkedik el, kívülről befelé, 24 fokos szögben. [946]
 „A falbemélyedéssel ellátott falakon a dongák előrehajtott, gömb alakú falíveken nyugszanak, »melyek a maguk részéről a boltozat nyomását átviszik a sarkokra«. [...] Alapul az antik elképzelés szolgál. A merészség azonban, mellyel továbbviszik, a jövőbe mutat, a későbbit sejteti: a gótika gyámíveit*.” [947] A gótika megsejtésével még többször találkozunk, ám egyelőre csupán annyit állapítsunk meg, hogy a korai romanika is rálelt erre a technikára. „Ezt a megoldást több mint kétszáz év múlva Toumus nyugati oldalánál ismétlik meg.” [948]

Az  1009-ben vagy  1019-ben befejezett tournusi Saint Philibert előtemploma teljes boltozatával és dongáival ugyanazon a fejlődési szinten áll, mint Aachen - csakhogy ő 200évvel később épült: ez a harmadik anakronizmus! Ezen felül Aachen emelkedő dongái technikailag lényegesen előrehaladottabbak, mint a tournus-éi. Hogy mennyivel „előz” Aachen, az a kupolafejlődés során már említett Saint-Philibert méltatása során válik igazán érthetővé: „valamennyi szerkezeti lehetőség egyesült: keresztboltozat, bolthevederes dongaboltozat, keresztirányú donga, féldongaboltozat**; a Nyugat nem ismer más olyan román stílusú épületet, mely hasonlóan bővelkedne a szerkezeti formák kitalálásának gazdagságában, ez egy sor szerkezeti rendszer létrehozását elővételezi.” [949]

Milyen magasra kellene dicsérni akkor Aachent, mely állítólag mégis két évszázaddal Toumus előtt született, és éppen olyan „premierekkel” szolgál: „A szerkezet és a kivitelezés az antik építőpraxis pontos ismeretéről tanúskodik. Az oktogon pillérei felveszik a függőleges nyomást, a gyűrűkorzett pedig a központi boltozatét. Az emporium felett emelkedő dongák tehermentesítik az árkádokat. Oldalra irányuló tolóerejük a támívszerű bolthevederekre hat, a köztük lévő háromszögek gömbsüvegekkel***, a föld

*Gyámív: a falszerkezetek között más szerkezet (gerendafödém, boltozat, esetleg fedélszerkezet) alátámasztására feszített boltív megnevezése.
"Féldongaboltozat (vagy negyedköríves dongaboltozat): olyan negyedkör keresztmetszetű boltozat, amelynek záradéka az oldalfalakhoz támaszkodik. Mellékterek (mellékhajók, karzatok) lefedésére használták, a középső hajó boltozata oldalnyomásának ellensúlyozására.

*** Gömbsüveg vagy más néven csehsüveg boltozat: négyszög alaprajz fölé szerkesztett olyan boltozat, amelyet az oldalfalak mentén emelt függőleges síkok egy, a négyszög átlójánál nagyobb átmérőjű félgömbkupolából kimetszenek. Homloksíkjai körszegmensek. A gyűrűs boltozat kör vagy félkör alakú épületrészeken végighúzódó, belső oldalán egyetlen támra, támsorra vagy tömör falra támaszkodó, ívelt záradékvonalú dongaboltozat.


 szinti körfolyosó egy szögletes gyűrűalakú dongaboltozattal fedett.” [950]
Kár, hogy a hasonlóságok, sőt azonosságok ellenére eddig senki sem jutott arra a gondolatra, hogy kritikusan megvizsgálja mindkét templom keletkezési időpontját, és ennek alapján Aachent megfiatalítsa.


A spirálban emelkedő dongaboltozat
Az emporium felett emelkedő aacheni dongaboltozatok között marad még nyolc boltszakasz, amelyek mély aknaként hatnak, és az imént említett háromszögletű gömbcsegelyekkel* záródnak. [951] De akad egy további, szintén iskolaalkotó boltozattípus az aacheni dómban: mindkét lépcsőtoronyban spirálban emelkedő dongaboltozatok húzódnak felfelé, melyek egyszerre szolgálnak lefedésre és alátámasztásra. [952.] Ez a csigaboltozat, az emelkedő dongaboltozathoz hasonlóan ugyanúgy levezethető lenne az antik amfiteátrumokból; aacheni felélesztése mindenesetre rövid közjáték, hiszen széles körben csupán az 1000. évet követően terjed el.

Aachen feltűnő módon előnyben részesíti az alacsonyabb, tágas lépcső feljáratokat, miközben más épületeknél a későbbi korok emberei ezeknél sokkal szűkebb és meredekebb lépcsőkön át cap-lathatnak fel a tornyokba. [953] Vajon ki előzött meg ebben kit?

„Az egész átgondolt és technikailag mesterien kimunkált aacheni szerkezet nem kerüli el az utókorra gyakorolt hatást, mindezt bizonyíthatóan először  csak az ezredforduló után látni viszont.” [954]

Albert Verbeek megfigyelése még egyszer arra késztet minket, hogy gondoljuk át azt a boltozatevolúciót, amelyet több szempontból tárgyaltunk, és amely 1000 előtt nem mutatott effajta sokszínűséget.


*Csegely: a gömbboltozat függőleges síkokkal való csonkításának felső részét is lemetszve megmaradó része. 

14. kép
Építési anakronizmusok,  ül.: Boltozatok sokasága Germigny-des-Prés-ből: belső nézet  térszerkezet  alaprajz / pillantás a négyezetre [955]
 Ez még egyértelműbbé válik, ha Aachent "DxeoávMgermigny-després-beliházi vagy palotakápolnája mellé állítjuk. Ezt a kis központi épületet az a Theodulf építtette 806-ban a Loire mellett, akit Nagy Károly nevezett ki Orléans püspökévé. A jól konzervált remekmű a négyszögletes formát kapcsolja össze a kereszt alakúval. Keresztezett tornya van, és övé az egyetlen teljes Karoling-mozaik Franciaországban [956]; csak Itáliában, kiváltképp Rómában találni „kortárs” mozaikokat, melyeket azonban külön kell kezelni. [957] Kicsiny mérete ellenére lenyűgöző az épület boltozatainak sokfélesége: a keresztezés felett egy fülkeboltozatokon* nyugvó kupola helyezkedik el; a magas kereszthajók donga-, az apszisok gömbsüveg (lapos kupola) boltozattal vannak ellátva; a négy sarkon további kis kupolák nyugszanak. Bár a mai térhatás csak feltételekkel felel meg az eredetinek, mivel később egy hosszanti hajót is hozzáillesztettek, és az építményt átdolgozták. Ez mégsem másít az ítéleten, hogy már Nagy Károly életében uralták mindazon boltozati formákat, melyeket aztán csak évszázadokkal később építettek tömegével Európában.


A palotakápolna kora

Két súlyos kifogást eddig még nem is említettünk az aacheni Karoling-palotakápolnával kapcsolatban. Egyfelől mégiscsak kellene olyan okleveleket lelni, melyek szerint az aacheni székesegyházat építették, rendbe hozták, megváltoztatták, másfelől alig tűnik hihetőnek, hogy Aachen építéstörténete egyszerűen átültethető egy másik századba.


Az eltűnt építtető - Köln és Firenze
Ami tény: a nagy középkori építményekről egyáltalán nem rendelkezünk elégséges információval. Erre két idevágó példát is hozhatunk. Alighanem egyenrangú, sőt, felület-és térnagyságát tekintve még nagyobb templom a kölni dóm VII-es építészeti rétege. Folyamatos vita tárgya, hogy 870 előtt emelték, tehát „késő Karoling” eredetű, vagy csak 960-ban építették Brúnó érseksége alatt. A krónikák és oklevelek hallgatnak a legnagyobb német püspökség legnagyobb kora román dómjának építtetőjéről, az építés kezdetéről és időtartamáról; hasonlóképp bizonytalan az egyedül a krónikákból ismert templompusztulások ideje is. [958] Emiatt kellett fentebb megjegyezni, hogy az építmény Karoling-jellege kérdéses. S e kétség csak súlyosbodik: „Legkésőbb az 1981-es Bonnban rendezett rajnai művészettörténész kongresszus óta a kölni katedrálissal való összefüggésben tisztázódott, hogy »aligha lehetséges« különbséget tenni a Karoling-és az ottoniánus művészet között.” [959] A problémát nem utolsósorban az okozza, hogy a kölni épületben egy olyan kórusmegoldást alkalmaztak, amely Sankt Gallen eszmei tervével igen szoros párhuzamot mutat. Mivel a tervet tévedh eteti énül 820 körűire datálják, Köln egykori dómját is „magával viszi”, jóllehet sok más kölni részlet a 950 utáni datálás mellett szól. [960]


*Fülkeboltozat: a szögletes vagy íves alaprajzú térldszögellések vagy falmélyedések boltozata.
Tekintettel a kétségekre, örömteli, hogy legalább a dóm egy melléképületéről tisztázódott: nem Karoling-kori. „Eközben természetesen egy gondolatot sem pazaroltak a régi elbeszélésre, miszerint Nagy Károly a dóm melletti palotáját Hildebard érseknek ajándékozta.” [961] Erről az épületről ugyanis először csak 965-ből tesznek említést az oklevelek.

Firenzében áll egy másik nagy oktogon, még impozánsabb kupolával: a Baptisztérium. Bár az 1296-tól épülő dóm megnyitása előtt a város székesegyháza volt, építésének története csak kevés és ellentmondásos dátum alapján ragadható meg. Ismeretes egy szentelés (1053) és a laterna építése (1174), majd az apszis átépítése 1202-ből és a mozaikborítás kezdete 1225—26-ból. [962] Csak a XIII. században kerítenek sort a piramistető felhúzására, a legfelső emelet külső megformálásával együtt.

Ám az építtetőre és a voltaképpeni építési időre vonatkozóan semmiféle forrást nem ismerünk. Mikor készült annak a kupolának a boltozata, mely az emberiség történetének ragyogó ábrázolását mutatja be a teremtéstől az utolsó ítéletig? A - közelebbről meg nem határozott - szentelési dátum miatt általában a XI. századról beszélnek, majd ismét kb. 1100-ról vagy egészen homályosan az érett romanikáról. [963] Ezen túlmenően a szakértők egy nyolcszögű, longobárd épületet is szóba hoznak a VII-VIII. századból. [964] Mások 400 körűiről származó magként mutatnak be bizonyos falrészeket, a ma fedett kupolát, hasonlóan a Pantheonéhoz, mégis ezek alapján erősítették meg fokozatosan [965]; talán volt egy „nyitott kupolaszeme” is, vagyis két klasszikus római építészeti ismertetőjegy, mely sem a Karoling-korban, sem a romanikában nem talált követőre. A fesztáv és a magasság (kb. 28, illetve 33 méter), a bőséges térarányok, a földszint architráv konstrukciója és - bizonyos korlátozással - az álempóriumok boltozata inkább római épületre emlékeztetnek, mint egy 1053 előtti román stílusúra. Mert egyfelől Itália az északi és nyugati fejlődés után kullogott, hisz a pisai dóm és a velencei San Marco ürügyén csak 1063 után fogott neki a nagy egyházi épületek építésének, másfelől ismerjük jól a római térélményt a Pantheonból, a trieri Aulából, vagy olyan ókeresztény bazilikákból, mint a római Santa Maria Maggiore. Itt is csak újabb építészetarcheológiai vizsgálatok vezethetnek el az építési idő pontos tisztázásához.

Köln és Firenze példája is azt mutatja, ténylegesen elképzelhető, hogy egy, az aacheni palotakápolnához hasonló, nagyszabású építmény esetében egy másik építtető és más építéstörténet után kutassunk.


Folytonosság Károly óta?
Hogy áll a helyzet magával Aachennel? Miért nincs számtalan oklevél a városi archívumban a 799 óta álló székesegyházra vonatkozóan?

Aachen keserű csalódással, vagy a felismerés élményével szolgál az érdeklődőnek - attól függ, milyen szemszögből közelítünk. Bármennyire kemény harc folyik is az antikvitás és a középkor folytonosságát illető kérdésben, Aachen esetében senki sem állít folytonosságot: „A frank időkben közlekedésföldrajzilag jelentéktelen Lüttich tartományhoz és püspökségéhez tartozik; Aachent római állami földből királyi birtokba vették át, anélkül hogy bizonyítható lenne a település folytonossága. Pippin király 765-766-os áttelelése óta főként mint palotahely ismert, Nagy Károly első itt-tartóz- kodása után építették ki.” [966]

Károly életének utolsó évtizedében tartózkodott túlnyomórészt Aachenben, úgyhogy a város a frank óriásbirodalom egyfajta fővárosává fejlődhetett, jóllehet a büszkén „nova Roma”-nak vagy „secunda Roma”-nak nevezett település még csak a rangját sem érte el az olyan „fővárosoknak”, mint Toledo vagy Pavia. [967] Mindenesetre igen kevés tény ismert a palotáról és környékéről, ezért csak annyit sejtünk, hogy nem lehetett túl fényes az élet, hiszen még a királyi javakat is úgy kellett részben beosztani, hogy a téli időben valamiképp biztosíthassák az udvar ellátását. [968]

Károly fia, Jámbor Lajos alatt számos ott kiállított oklevél tanúsága szerint Aachen látogatottabbá vált [969], és időlegesen székhelyjellege lett [970], vagy legalábbis megőrizni látszott fővárosi mivoltát. [971] II. Lothar halála után (869) lassanként Csipkerózsika-álomba merül, hogy aztán a normannok a tetszhalál állapotába dermesszék. Ezek a tengeri utazók a beszámolók szerint 881-ben érték el Aachent a Maason, a Ruron és a kicsiny Wúrmon keresztül, kifosztották és megsarcolták, a palotakápolnát pedig lóistállóvá degradálták. Noha gyanítható, hogy ez a támadás csak ldtaláció, s pusztán a krónikákban zajlott le, Aachenben a következő 200 évre vonatkozólag nem igazán találni semmit: „A Karolingok és a Staufok kora közötti évekből csak keveset tudunk a helyi viszonyokról. (.. .a Mária-templom) őrzi a hely folytonosságát, miután a kastély jelentősége megszűnt.” [972]

Nem titok, hogy az oklevelek természetesen egészen mást mondanak, mint a régészet. így például Nagy Ottó egyik 966-os oklevelében „az aacheni palotát a legelőkelőbb királyi székhelynek nevezi az Alpok innenső oldalán” [973], melyet csak Róma múl felül. De mi volt ez a Róma? A város rendületlenül és feltart-hatatlanul pusztult a gótok 410-es rohama óta. A bizánciak 552- es támadása után - mely a negyedik sorscsapás a gótok óta - a régi Róma „egyre nagyobb gyorsasággal porladt romjaiba”. [974] I. Gergely alatt, tehát 600körül, „a város maga [...] menthetetlenül haladt napról napra a romlás felé”. [975]

E pápa után, akit egyedül tisztelnek a „nagy egyháztanító” megnevezéssel „Róma mint kiégett salak hevert a földön. Semmit sem tudunk a város belső állapotairól; nincs dux, magister militum, egy prefektust sem neveznek meg, és hiába kutatunk a polgári élet, a város közösségi alkotmányának nyomai után.” [976]

Nagy Gergely és Nagy Ottó kora között csak egyszer hullik fény Róma városára: amikor Nagy Károly megjelenése villámként megvilágítja az éjszakát. [977]

Róma esetében a krónikák és oklevelek csődöt mondanak, amin Gregorovius több ízben is mélyen sajnálkozik. [978] Ottó „örök Rómára” vonatkozó dicséretének akkoriban semmiféle valós háttere nem volt. Éppen az oklevelek és a régészeti leletek, illetve a különböző oklevelek közötti összeegyeztethetetlen ellentétek teszik mind fájdalmasabban világossá, hogy az írásos bizonyítékok világa alapvetően eltér a kor valódi világától.

De térjünk vissza Aachen helytörténetéhez. A X. században a soltészi (Schultheifí) hivatal nevesítődik, „judex”-nek is hívják, melynek közvetlen következményeként fejlődött ki a Karoling-pénzügyi tisztviselő hivatala. [979] Aachenben ez csak a XI. században válik megragadhatóvá, mikor az aacheni főudvart néhány mellékudvarra tagolják, majd 1100-ban a városkörnyéki birodalmi javadalmat egy birodalmi tiszttartóságban (Reichsvogtei) egyesítik. Ekkortól bizonyított az intézők jelenléte, ekkortól válik Aachen országosan ismert szövetgyártó központtá.

Ennek ellenére csak Barbarossa az a „herceg”, aki Aachent felkelti Csipkerózsika-álmából. 1166. január 8-án Aachent „caput Galliae” és „caput et sedes regni”-nek nevezi, a birodalom fejének, valamint a települést a városi élet előmozdítása végett piactartási és pénzverési privilégiummal ruházza fel. Pikáns módon a császár Nagy Károlynak arra a privilégiumára hivatkozik, mely megalapítja a templomot és nevesíti a város jogait. A Barbarossa-privilégiumba szó szerint átvett Nagy Károly-féle oklevelet formája szerint inkább egy Karoling-kapituláre, mintsem egy oklevél inspirálta, amely - ki lepődik meg? - hamisítványként lepleződött le. Ne firtassuk, hogy már V Henrik uralkodásának idejében (1106-1125) [980] vagy „1147 előtt” vagy „1158körül” készült. [981] A „Gallia feje” kifejezést mindenesetre ebből a hamisítványból vették át a Barbarossa-privilégiumba. [982] Barbarossa a „caput”-ot hasonlóképp hangsúlyozva privilegizálta Arlest és Monzát.

Az első városfalakat 1171-től 1175-ig építették meg Aachen körül, miközben az udvari kápolna ugyanebben az évszázadban elpusztult. [983] II. Frigyes aztán ismételten - 1215, 1244 - megerősítette Aachen kiváltságait, mint ahogy azt IV Károly is megtette 1349-ben. A XTV században további falgyűrű került Aachen köré, ám a lakosság száma megrekedt 10 ezernél, minthogy a királyi pénzverési jog hatályát vesztette. [984]

Az aacheni alapítványi archívumban sajnos csak 1220 után keletkezett aktákat találni az „alapítványi egyház felsőbb klérusáról”, míg dokumentációt 1076 után a „székesegyháznak a német császárokhoz fűződő magasabb kapcsolatairól”. Kivételt jelent V Gergely 997. február 10-i bullája, ez azonban csak egy XVI. századi másolatban maradt ránk. [985] A birodalmi város regesztái pedig láthatóan csak 1251-től indulnak [986], míg a „Rajnai okleveles-könyv” 1100-ban „startol”. [987] Aachent csak az 1356-os „Aranybullában” nyilvánítják hivatalos koronázóhelynek.

De hogy áll a dolog Károly Aachenjével? Oklevelekből és más forrásokból tudni véljük, hogy a voltaképpeni „palatium regis” és az „aula regia” röviddel 794 után, a palotakápolna 800 körül készült el, s 805-ben lett felszentelve. Olvasunk egy „Lateranis”- nak nevezett épületről, mely a pápa rezidenciájaként szolgálhatott. Meg tudja ezt erősíteni a régészet? Nos, 1967-ben rendkívül szerény eredményeket hoztak az ásatások valamennyi Karoling-palotánál, s valamivel szerényebbeket az aacheninél, „ahol bár a palota jelentős része megmaradt, a régészek a Karoling-pa- lotának még csak a teljes alaprajzát sem tudták felvázolni”. [988]

És e tekintetben semmi sem változott a következő harminc évben. „A palota mellett terült el részben a vicus Aachen, a kereskedők és kézművesek települése, piaccal, valamint az udvarhoz érkező egyházi és világi hatalmasságok részére épített szálláshelyekkel. A palota és a vicus ugyan topográfiailag és jogilag elkülönültek, pontos kiterjedésük azonban nem ismert.” [989]

Brühl szkeptikus tartózkodásában még tovább megy, mint Ludwig Falkenstein, mert nyugtalanítja, hogy a hatalmasok elszállásolására szolgáló említett negyedről nincs beszámolónk. [990] Hogy mekkora a bizonytalanság, azt jól jellemzi egy lábjegyzet: „Aligha szükséges arra utalni, hogy Aachen a Karoling-korban még nem rendelkezett városfallal, mint a régi római városok, Pavia és Regensburg; fal csupán a palotakörzet körül volt, melyet mindazonáltal nem szabad túl kicsinek képzelni.” [991]

Más szavakkal: nem ismerjük sem a Karoling-palotafalat, sem a palota, illetve településkörzet akkori kiterjedését; erre csak visszakövetkeztethetünk más fővárosok történetéből (Pavia, Regensburg). Legalábbis a Duna menti városnak már a IX. században „valódi fővárosnak” kellett lennie. [992] Mindenesetre az már kiderült, hogy ennek a „fővárosnak” még csak a palotáját sem tudták megtalálni. Megfontolandó, hogy Aachen a IX. században csupán „vicus” volt, nem pedig „civitas”, tehát város. [993] Természetesen nem lenne helyes a vicust faluként fordítani, mivel létezhettek a hatalmasok nemesi udvarai, valamint a kézműves-és a kereskedőnegyed. Az ezt felfedező Edith Ennen ehhez még egy figyelemreméltó megállapítást fűz: „Feltűnő, hogy Aachen mint pénzverő város háttérbe szorul, miközben a pénzreform a Karoling-gazdaságpolitika fontos és sikeres alkotórésze.” [994]

Azért ezen minimum illik elcsodálkoznunk. Éppen a Károly révén oly jelentőssé vált Aachenről nem tudunk semmit mondani topográfiáját és kiterjedését illetően, arról a városról, ahol elvben koronázás koronázást követett? Szörnyű, hogy a helyi leleteket megvizsgálva azt lehet és kell feltételeznünk, hogy Aachen csak a XI. és XII. században fejlődött városias közösségé. Ez esetben az is egyértelmű, hogy a lenyűgöző technikával épített palotakápolna sem ragyoghatott a „város” kellős közepén Károly idejében.


A keletkezés ideje
S hogy mikor is épült? Ahhoz, hogy erre a kérdésre válaszolni tudjunk, összeállítjuk azokat a dátumokat, melyek a 24 anakronizmusból levezethetők. Ami a boltozatokra vonatkozik, Aachen építészeti sokfélesége reálisan nézve nem születhetett meg 1000, sőt, meglehet, 1025 előtt. A részletekben finomabb elhatárolások tehetők, ami valamennyi ellentmondást összevetve a lehető legkorábbi dátumot adja: Harangok 970 után
 Harangtornyok 980 után
 Faltagolás 1000 után
 Csigaboltozat 1000 után
 Rézsútos ablakbélésfalak 1000 után
 Simára vágott osztólécek* 1000 után
 Nyitott portáltehermentesítő ívek 1000 után
 Bronzkapuk (Mainz miatt) 1010 körül
 Emporium dongaboltozat (Toumus miatt) 1010 után Kötött struktúra (Hildesheim miatt) 1010-től
 Keresztpillérek 1010 után
 Pilaszterek mint rizalitok** 1020-1060-tól
 Falfelbontás (Speyer miatt) 1030 után
 Oktogon 990 után, valószínűbb 1030 után
 Terméskő és faragott kő keveréke (Speyer miatt) 1040-től Nyugati oldal (Essen miatt) 1040 után
 Antikizáló formanyelv (Essen miatt) 1040 után Kerengőboltozat (Speyer miatt) 1050 után
 Falív 1050 után
 Vertikalitás 1050 után
 Oszloprács*** (Essen és Köln miatt) 1080 után Vaskorzett 1060 után
 Kupola (Speyer miatt) 1080 után
 Támrendszer (Caen miatt) 1080 után
 Kettős kápolna (Hereford miatt) 1070 és 1090 között Az évtized-meghatározásoknál tekintetbe kell venni, hogy a gyér adatellátottság és a tervezés, valamint a kivitelezés közötti időbeli diszkrepanciák miatt azok pontossága korlátozott.


*Osztóléc: áthidaló gerenda, boltváll, vállkő. **Rizalit: a falsíkból kiugró, gyakran hangsúlyos alalatású, esetleg önálló oromzattal is koronázott épületrész. Alkalmasint a falpillér (pilaszter) is lehet rizalit. *** Oszloprács: az oszlopok közötti ívet díszítő rácsszerkezet.
A birodalmi építkezési láz okán kínálkozik Aachen és Speyer összehasonlítása. Ekkor a lenti kerengő boltozatát a speyeri oldalhajók beboltozása utánkellett befejezni, mert bonyolultabb, mint az úttörő speyeri megoldás, s mert ezenfelül - Speyerrel ellentétben - sokalakú empóriumot hordoz. Ma [995] Speyer első építési szakaszát 1025 és 1061 közé teszik. Tekintettel a túlméretezett kriptára és az oldalhajók kényszerűen késői beboltozásra, Speyer beboltozása semmiképp sem történhetett 1050 előtt, valószínűleg csak 1060 körül készült el.

Mármost elképzelhető lenne, hogy Aachen építésének kezdetét II. Konrád (1024—1033) idejére helyezzük, aki alatt más központi építmények is létrejöttek (míg a körfolyosó beboltozását 1060 tájára kalibrálnánk). Ezzel az 1060-as évvel érnénk el azt az időt, amikor az aacheni támrendszer már nem számítana kora előtt járó, meglepően színvonalas megoldásnak. Minthogy azonban a földszinten vashorgonyokat bocsátottak le, és az oktogon külső falaihoz tartozó kiszögellések nem utólagos hozzáilleszté-sek, megállapítható: az épületet nagy valószínűséggel már eredetileg boltokkal, kupolával és támrendszerrel, tehát a maga komplexitásában tervezték. Ez nem zárja ki, de valószínűtlenné teszi, hogy az építés a XI. évszázad első felében kezdődött meg.

Speyer és Caen analógiájára az aacheni építkezés kezdetét nem sokkal 1060 utánra „sejthetjük”. Ekkor még az is lehetséges lenne, hogy néhány kézműves, netán az egész építészcéh átvonult Speyerből Aachenbe, ami azért is elképzelhető, mert Speyerben 1061-től kb. 1082-ig szüneteltek a munkálatok. Aachen eddig gyakorlatilag az egyetlen monumentális szakrális épülete volt a Nyugatnak, melyet nem építőcéh emelt, ilyenre ugyanis senki sem tett utalást a kései VIII. században. Ha a fenti elméletet elfogadjuk, e tekintetben is normalizálnánk a palotakápolna építéstörténetét.

Miután az építéshez időre volt szükség - az eddigi, kereken nyolc évet megállapító becslés csak oklevelekből történt vissza-számoláson alapul -, a főszékesegyházat, amely a „felsőbb emeleteket” és a kupolát foglalta magába, az 1080 és 1100 közötti időben vagy röviddel azután emelhették. Még a herefordi oktogon sem szólna ezen időpont ellen, miként azt fentebb kifejtettűk. Viszont egy igen lényeges tény szól mellette: „IV Henrik halálával (1066) lecsillapodott az imperiális jellegű építési hullám, mely a késő antik formák felé fordultában összetalálkozott a Karoling-udvari kápolna »reneszánszával«. ” [996]

Ezen álfogó, közvetett bizonyítékokon alapuló bizonyítási eljárás után megállapíthatjuk, hogy az aacheni palotakápolna száli épületként áll előttünk, mely igen nagy valószínűséggel IV. Henrik (1056-1106) idején épült!

Nyitva marad, hogy miként értékelendő az 1054-es nagy nyugati egyházszakadás jelentette fordulópont. Miután Aachen mintaképeként mindig a ravennai San Vitale és a konstantinápolyi Szent Szergiosz és Bakhosz templomát nevezik meg, míg az árkádok valamint az oszloprács az Hagia Sophiára vezethető vissza, felvetődik, vajon valóban mintaképekként szolgálhattak azután, hogy Kelet és Nyugat egyházai különváltak? így inkább ez az Ottók kora óta jelenlévő császári tradícióra lenne visszavezethető. [997]

Ezzel az új aacheni datálással harmonizál, hogy a XI. században a császári ház építményein még egyszer, Speyerben vagy a kölni Sankt Pantaleonban, egészen klasszicista stílus jelenik meg, különösen a  kockaoszlopfők* hiánya tűnhet fel, holott azok 1000 után meghatározói lettek az építészetnek, és elterjedten alkalmazták, így például Ottmarsheimben és a kapitoli Sankta Mariában. Ezen kockaoszlopfőknek, melyek a XI. és XII. századi építészet sajátjai [998], anakronisztikus példái vannak a korábbi időkből. W. Jacobsen például zavarba jön, hogy a lorschi Viernheim Karoling-épületén az ilyenfajta oszlopfők túl korán tűnnek fel: „A szokásos 800-as korai dátum [999] mindenesetre nem tartható. F. Oswald [1000] messze hitelesebb dátumot javasol, amikor a XI. századba helyezi.” [1001] Korábban ezeket a „zavaró eseteket” egyszerűen relativizálták, és így semlegesítették őket: „A Karoling-oszlopfőtípusok sokféleségében a kockaoszlopfő mint véletlen forma nem kizárható.” [1002]

Ebből nyugodtan arra következtethetünk, hogy a Karoling-és ottoniánus együtt képez egy építési korszakot, s hogy a Karoling-periódus fiktív.


*Kockaoszlopfo (vagy más néven kockafejezet): négy oldalán függőleges síkokkal lemetszett, lefelé fordított félgömbből származtatott oszlopfő.
Ez az időpont-megjelölés összhangban van mindazokkal a hozzáépítésekkel, melyeket később illesztettek az aacheni palotakápolnához. 1187és 1193között „claustrum”-ot és „dormitorium”-ot építettek a palotakápolnához; 1215-ig négy kápolna simult a tizenhatszöghöz [1003], melyeket aztán a még későbbi hozzáépítések kiszorítottak. Csak négyszáz év után látták volna szükségesnek, hogy kibővítsék ezt a hatalmas épületet?

A Karoling-palotakápolna tehát száli építménnyé változik. Amúgy már eddig is létezett olyan vélemény, mely szerint Karolingnak tartott épületeket vagy azok részeit az ottoniánus korban készítették: „Ma már tudjuk, hogy Saint-Philibert-de-Grand-Lieu confessiója a maga keresztboltozatával, a szarkofág, melyet körülfog, és főként a pilléres és boltozatos nagy középhajó, melyet a tégla és kőrétegek váltakozása hangsúlyoz, a Karoling-kórus kimondott »hamisítványai«.A Toumusból származó szerzetesek eszelték ki a XI. század kezdetén, abban a reményben, hogy ezzel újból felébresztik Szent Philibert tiszteletét. A hamisított felirat Germiny-desPrés-ből, melyet a romanika kezdetén véstek a Theodulf-oratórium pilléreibe, a hódolat kifejezése, amivel Saint Bénoit-sur-Loire szerzetesei adóztak a Nagy Károly-kor pompájának, amint arról a kolostor egy krónikája tanúskodik. Vele egy időben alakították át a kriptát és a fölötte fekvő kórust Flavignyban; miközben a legkisebb részletekig megőrizték a Karoling-tagolást.” [1004]

A művészettörténet tehát abból indul ki, hogy az architektúrát a „régire” építették, hogy ezzel növeljék tekintélyét. Tézisem ennél még egy lényeges lépessel tovább megy. Eszerint ugyanis nem létezett Karoling-tagolás, hanem a XT. században vázolták fel azt a „klasszicista” stílust, amit Speyerben „császárinak” neveznek, Aachenben és Lorshban pedig inkább „Karolingnak”, míg a XI. századi Firenzében nem csupán „a Karoling-ottoniánus művészet büszke, arisztokratikus szelleme” érzékelhető, hanem a két művészettörténeti korszak fölöttébb szoros összetartozása is. [1005]

Emlékszünk, hogy a würzburgi vár Mária-kápolnáját a művészettörténészek a VIII. századból a XI. századba vitték át. Most az aacheni Mária-kápolnán van a sor. Alapjában véve nem jelentene forradalmi lépést, mert az összes ehhez alapul szolgáló anakronizmus levezethető néhány tiszteletreméltó szakember ítéletéből.


Hol állt a koronázási templom?
Megállapíthatjuk, hogy Aachen maga csak a XI. században fejlődött nagyobb közösséggé - állítólag csak 1077-ben említik először városként [1006] -, s hogy az aacheni palotakápolna csak a XI. század vége felé, vagy valamivel még később nyerte el végső formáját. Ezzel azonban nem csupán a Karolingok veszítik el központjukat, hanem „hontalan” marad egy sor későbbi királykoronázás: 936, 961, 983, 1028, 1054, 1087 és talán 1099 is. [1007]

A történészvilág számára ez nem létező kérdés, hiszen a historikusok inkább ragaszkodnak a pergamenből nyert információkhoz, mintsem a kövek tanúságához, ezáltal sok ellentmondástól szabadulván meg. Szóba hozva valamennyi aacheni anakronizmust, Rudolf Schieffer a nyilvános vita során egy szóval sem említette őket, hanem konstatálta: „Az, hogy az aacheni palotakápolna úgy, ahogy ma magunk előtt látjuk, csak a XI. században épült, már csak azért is abszurd állítás, mert a corveyi Widukind X. századból való művének egyik híres fejezetében igen szemléletesen írja le az épület építészeti részleteit, melyeket még ma is láthatunk. [...] Az állítás, hogy az épület a XI. századból való, egyszerűen megbukik az írásos bizonyítékokon.” [1008]

Bármennyire inadekvátnak is fest a horizont ilyetén leszűkítése, mégis meg kell kísérelni a kő és írásos bizonyságok összhangba hozását, amennyiben az utóbbinál nem követi egyik hamisítás a másikat. Corveyi Widukind arról beszél, hogy a trónt az első emeleten lehet elérni körlépcsőn keresztül. A kérdés mármost teljesen nyitott, hogy hány trónszék volt elhelyezve a palotatemplomban, illetve előtte, az aulában és az összekötő szárnyban. [1009] Mind az aula, mind az összekötő szárny bejárati kapuja helyet biztosítana egy trónszéknek a felső emeleten. Widukind (973 után), aki Nagy Ottó koronázása alkalmából e trónszék legrégibb tanúja, annyit igazol csak, „hogy Nagy Károly bazilikája, de nem annak soliuma fontos a felkenési cselekményhez”. [1010]

A ma álló palotakápolna külső formájában semmiképp sem felel meg egy bazilikának. Ezt ne vette volna észre az éber Widukind?

Az aacheni palotakápolna helyén bizonyítottan létezett egy korábbi templom, melyről azonban csak annyit tudunk relatíve biztosan, hogy hol helyezkedett el az oltár, [ioii] Hausmann időközben egy bazilika javaslatával állt elő [1012]: az inkább hipotetikus rekonstrukció még ingatag lábakon áll, ezért éppen úgy feltételezhetjük - így Widukind a jobb forrás -, hogy az aacheni auláról beszélt, ami szintén közelebb áll a bazilikaformához, mint a palotakápolna.

Akad azonban egy másik pergamenre írt tanúságunk is: chabannes-i Ademar a XI. század első felében hagyta az utókorra az aacheni palotakápolna ábrázolását, ez azonban egy egészen idegen templomot mutat: „Amennyiben az aacheni palotakápolnára gondolt, akkor ez csak az összefüggésből derül ki, mert a rajz maga semmi hasonlóságot nem mutat az aacheni épülettel. A lerajzolt architektúra jobbról egy négyárkádos, emeletekből álló tornyot mutat, balra egy kupolaboltozatos körépítményt, köztük hosszúra nyúló hajó kilenc köríves ablakkal a felsőbb részen. A templommal ellentétben perspektivikusan ábrázolt síremlék a templom felépítménye elé lett rajzolva.” [1013]

Eszerint Aachenben 1000 után egy egészen más templom állott volna, mely Nagy Károlyra emlékeztetett. Ez a bazilika volt a koronázási templom? Amivel még nem kapnánk magyarázatot arra, hogy a feltételezett koronázási hely miért húzódott meg oly szerényen évszázadokon át. Talán a koronázásokat valójában nem is Aachenben, hanem másutt rendezték?

Az első, megdöbbentő válasz Itáliából származik. Giovanni Camevale Aquisgranit, az „új Rómát” Val di Chientibe (Loreto mellé) helyezi, ahonnan csak Barbarossa császár költöztette át a német „Aquisgrani”-ba, vagyis Aachenbe. [1014] Eközben az én Aachennel kapcsolatos megfontolásaimra hivatkozik, de mégis megfordítja őket azáltal, hogy jól datálható, itáliai XI. századi román stílusú templomokat visszarendel a „Karoling”-korba. Mégis, hogyan követhették el megint ezt a kedvelt hibát?

Létezik ugyanis egy sokkal kézenfekvőbb lehetőség. A Rajna menti Kölnben a kései IV század óta áll Sankt Gereon egészen rendkívüli temploma: ovális alaprajzú központi épület nyolc beboltozott falmélyedéssel, nagy félkörös kórussal, kétapszisos előcsarnokkal és nagy területű átriummal. A legutóbbi vizsgálatok szerint a főteret (23x18 méter) kupola fedhette; a falmélyedésekben tégla és könnyű amforaboltozatok maradtak meg (tehát nem Aachen mintaképe). A díszítés pazar volt: mozaikpadló, márvány falborítás és aranymozaikok, ami miatt Toursi Gergely a kései VI. században csak akként szólt róla, mint templom az „aranyszentekhez”. [10x5]

A város védőszentjének eme pompázatos temploma túlélte a sötét évszázadokat, s még a X. században is állt. Politikai értelemben valódi bazilika volt, hiszen sok szállal kapcsolódott az uralkodóházakhoz: nagy valószínűséggel a római császári ház építménye, a legenda szerint Heléna császámő sírtemploma; itt nyugszanak eltemetve a frank nemesek, és ide jártak hódolni a Meroving-királyoknak, Klodvignak és II. Theoderiknek (593-613). A Károly által Köln érsekévé emelt Hildebaldot is itt temethették el, „a legenda úgyszintén összeköti Sankt Gereon oszlopait az aacheni palotakápolnával”. [1016] Anno érsek alatt (1056-1075) zajlott le az első román stílusú bővítés, 1227-ig a nagyszabású második.

A templom megfelelt majd’ minden kívánságnak, ami a pompás X. és XI. századi koronázásokat illeti: csak 70 kilométerre feküdt Aachentől, egy boltozatos épület mozaikdíszítéssel - ehhez hasonlóval még csak nem is büszkélkedhetett a X. és a korai XI. század -, plusz a császári és királyi reputáció. A Widuldnd által megírt „körben haladó oszlopsor”, a trónt közrefogó oszlopok és a körlépcső [1017] meglelnék a maguk megfelelőjét. Ráadásul szász krónikásunk csak egyetlenegy körlépcsőt említ: míg az aacheni palotakápolnában kettő vezetett az empóriumra, Sankt Gereon ősi alaprajza csak egyet mutat. Izgalmas feladat volna a további (építészeti) kutatás számára azt kideríteni, hogy a német koronázások a XII. századig itt zajlottak-e, s ha igen, mikor költötték az aacheni ceremóniák meséit.


A Karoling-miniatúrafestészet

Az aacheni palotakápolna csodaépülete mellett a Karoling-kor talán legnemesebb és legmegkapóbb gyümölcse a miniatúrafestészet. Bárki is kívánja ezt a korszakot kitaláltnak, sohasem létezettnek nyilvánítani, mestereket kell találnia, akik ilyen művészetet hoztak létre. Ugyanakkor rögvest előre kell bocsátani, hogy éppen a könyvművészet esetében a művészettörténetnek még komoly problémái vannak, mert ismeri ugyan a háló csomóit, de magát a hálót rosszul látja át. [1018]


A Karoling-könyvművészet
Nagyvonalúan vázolván a problémakört, a kódexfestészet első rügyei már 750-től észlelhetők. A virágkor messze túlnyúlik Nagy Károly halálának évén (814), csak 877-ben kezdődik a hervadás. A kutatás két nagy csoportot állított össze a nagy császár idejéből. [1019]

Az Ada-csoport, melyet Károly feltételezett, egyébként ismeretlen lánytestvéréről neveztek el, Wilhelm Köhler óta összefogja „Nagy Károly udvari iskolájának” kilenc díszes kódexét (hét evangeliárium, egy evangelisztárium, egy zsoltároskönyv, plusz a „Codex Cotton” töredékei; ráadásul még három rekonstruált evangeliárium). A műhely székhelye vitatott; Aachen mellett szóba jön Trier, Mainz, Lorsch, Metz vagy az „école du Rhin”. A 800-as királykoronázás ürügyén elkülönítenek öt királyi és négy császári kéziratot, melyek jó száz egész oldalas illusztrációt tartalmaznak, itt van még jó néhány evangelistakép, kánontáblák és kevés szövegfüggetlen kompozíció, mint például az élet forrása.

A  Bécsi koronázási evangeliárium csoportjához tartozik magán a nevezett könyvön kívül három további evangeliárium (Aachen, Brescia, Brüssel), melyeket idegen festők alkottak az udvari vagy palotaiskolában. A koronázási evangeliáriumot állítólag III. Ottó lelte meg Nagy Károly térdein, amikor az 1000. évben felnyitat-ta eltűntnek hitt sírját. [1020] A fentebb vizsgált Károly-féle drágaságok közül ez maradt egyedül a voltaképpeni Károly-korból, mivel dátumozását visszaállítottuk.

Most azonban változik megítélése, mert stílusa, mint az aacheni evangeliáriumé „teljesen idegenül áll korában. [...] Ismételten nincs semmi vele rokonítható a Karoling-művészetben.” [1021]

Ehelyett vannak bizánci vonatkozások. Elérnek egészen a VI., valamint - anakronisztikus módon - a kései X. századig [1022.], amiből arra következtettek, hogy valószínűleg bizánci munkák. [102.3] No de melyik császár ápolt jobb kapcsolatokat Bizánccal II. és III. Ottónál? Igencsak kézenfekvő, hogy III. Ottó a fiktív sírból egy valódi könyvet vesz ki, amit pontosan erre a célra készíttetett.

Károly halálával örökre bezárja kapuit helyhez nem köthető udvari irodája is. Csak a fuldai szkriptóriumban folytatódott hasonlónak tetsző munka 850 tájáig. Máskülönben szétszakad az egységes formálás; különböző helyeken virágoznak még műhelyek, ám egyik sem tovább húsz évnél. Azt a helyet sem tudták máig meghatározni, ahol Kopasz Károly udvari iskolája tevékenykedett. [1024] Szkriptóriumok dolgoztak akkoriban Reimsben (853-ig) - itt keletkezett az „Ebo-evangeliárium” és az „Utrechti-pszaltérium” (mindkettő  816 és  835 között) -, Toursban (853-ig) és Saint-Denisben; további központok jöttek létre a regensburgi Sankt Emmeramban, Metzben és Corbie-ben. Tours szolgáltatja egyébként a legelső elismerten uralkodói képeket I. Lothar és Kopasz Károly portréjával. [1025]870 után, az igen híres Sankt Emmeram-i (ma München) „Codex aureus” és a talán még fényűzőbb Biblia elkészítése után - mely „San Paolo fuori le mura”-ban van - kihunyt a Karoling-miniatúrafes- tészet fénye.

E műfaj munkái zavaróan kölcsönös kapcsolatokban állnak a korábbi és későbbi művészettel, és ezáltal a nyugati kultúrateremtés gyújtópontjában helyezkednek el. így a híres „Utrechti-pszaltérium”(835) önálló továbbfejlesztés, jóllehet „a képrend egymásra következése és részletei V. századi ciklust követnek”. [1026]

Nyilvánvalóan csak az ezredforduló után értékelték valóságosan, mert ekkor aztán rögtön háromszor is lemásolták Angliában: a korai XI. században, 1150 környékén és végül 1200-ban. [1027] Egyedül maga ez a ragyogó munka kerek 700-évnyi kultúrkorszakot ír körül.

A toursi „Grandva-Biblia” híres Genezis-ciklusai (840 táján) „egyedülálló jelentőséget nyernek, mert ihletet adtak a hildesheimi bronzkapuk mesterének” [1028], vagyis röviddel az 1000 utáni időszakban. Egy másik toursi kézirat, a „Gesta Sancti Martini” „bizonyítja a toursi Karoling-festőiskola gazdag ornamentikáját, melynek különböző levéldísz és fonatformáit némely ottoniánus festőiskola vette át”. [1029]

Egy X. századi csillagtérkép hűséges másolata Karoling-min- taképének; egy XII. századi világdiagramot a Karoling-művészet mintájára rajzoltak meg, mert ez a kép „biztonsággal” egy 300 évvel korábbi modellt másol. [1030] Ugyanez a művészettörténész az ily szoros összefonódások és átfedések láttán paradox megfogalmazásba menekül: "A Karoling-korban lehetséges, hogy nem egyidejű dolgok egymás szomszédságában és egymás mellett legyenek” [1031], majd a „Karoling-művészet fejlődésének eltérő időbeliségéről és különbözőformaiságáróF'beszél. [1032] Ezzel a paradoxonnal kívánja rendbe rakni a következőhöz hasonló észrevételeket is: „Kopasz Károly szakramentáriumának nagy Maiestas Dominija 870 körűiről már román stílusú munka.”[1033] Az ilyen kérdésekre azonban nem egy paradoxont, hanem értelmet adó magyarázatot illene találni.


Az Ottó-kori fejlődés
A Karoling-( 877-ig) és az ottoniánus (950-től) miniatúrafestészet között sötét időszak tátong, kereken 10-évnyi hiátus.Csak német oldalon, Sankt Gallenben festettek tovább Karoling-módon, körülbelül 920-ig. A további fejlődést elsődlegesen a nyugati frank területen követjük. Az egykori udvari szkriptóriumok - mint Saint-Bertin, Saint-Vaast vagy Saint-Amand - Károly halála után olyan gyorsan tűntek el innen, mint ahogy uralma alatt létrejöttek. Egyúttal vége szakad a művészi szárnyalásnak. Az ekkor eluralkodó „primitivizmusnak” csupán elégtelen technikai és művészi eszközök állnak rendelkezésére. [1034] A X. század közepén, amikor a kódexfestészet újabb lendületet vesz, furcsa módon nem közvetlen előfutárához, a kései Karoling-virágzáshoz igazodik, hanem egy rég elfelejtett formakincshez. Már emiatt el kellene vetni minden olyan gondolatot, mely a kora középkori könyvművészet kontinuitásához ragaszkodik: „Ha az előképek színes festmények voltak, gyakran egyszerű, tarka színvilágot helyeztek egymás mellé, síkszerűen és ornamentális díszítéssel, messze távol attól, amit a IX. századi miniatúrafestészet plasztikus és térbeli szempontból elért.[...] A természete szerint provinciális, helyi körülményekből és lehetőségekből kinőtt művek gyakran olyan ornamentikus formákat mutatnak fel - egészében vagy részben állati testekből összerakott iniciálétörzsek pálmalevélsze-rű motívumokkal -, melyek messze fekvő időből, az elő-és kora Karoling-VIII. századból származnak. A nagy iskolákból kiszorítva  és eltűnve  e motívumok alsóbb provinciális rétegekben élték túl a IX. századot.[...] Ugyanígy a figurális stílus is - síkszerű, rajzolt vagy primitív színezésű képekkel - visszacsatlakozást jelent az előKaroling-formákhoz.” [1035]

A IX. századi „provinciális alsóbb réteg” nem bizonyított, pusztán kisegítő feltételezés, kényszerű deziderátum, ha egyáltalán létezik ilyesmi. Német területen pontosan ugyanez az egyidejű visszaesés figyelhető meg. Immár „olyan képek keletkeznek, melyek lemondanak a Karoling-művészet festői minőségéről, és visszatérnek a síkszerű, lineáris stílushoz, ami időnként majdnem az elő-Karolingra emlékeztet”. [1036]

Miért ez a lemondás az egyszer már kivívott jártasságról, miközben a művészek folyamatosan dolgoznak? ,/lz előKaroling- és Meroving-eredetű formák újrafeléledése” [1037], az „előKaroling, késő antik hagyomány újrafelvétele” [1038] az eddigi kronológia kereteiben egészen érthetetlen jelenség, melyre most először kaphatunk logikus magyarázatot.


Összevetés
Időrövidítésre vonatkozó tételem keretében a következők jelenthetők ki: amikor a miniatúrafestészet a X. században elkezdett éledezni, nem nyúlhatott vissza a pazar Karoling-munkákra, mert azok még nem léteztek. Körülbelül 950-től kezdett megerősödni a nyugati kódexfestészet elsősorban késő antik és kora bizánci minták alapján, mert csak erre az időre tudott visszanyúlni. A művészettörténet ezt az újrakezdést megduplázva - a minőségi visszaesés a VI. századdal szemben nyilvánvaló - elébe kapcsolt egy fiktív, 770-től induló első kezdetet, mely valójában a X. századi felvirágzás része.
 Most hát vizsgáljuk meg, hogy mennyire visz előre ez a posztulátum, és mennyiben vihető át a további fejlődésre! Először is nem ütközik a felismeréssel: „A szász dinasztia utolsó uralkodói alatt, III. Ottó és II. Henrik idejében ér el a kódexfestészet egy olyan csúcspontot,amely e korszak műveit azonos értékűnektünteti fel a Karoling-koréval, sőt, mozgalmasságukban és festői szépségükben még felül is múlja őket.” [1039]

Csakhogy már a következő kijelentést relativizálni kell: „Az ottoniánus kódexfestészet Karoling-főművek másolatainakelőállításával kezdődött.” [1040]

Kezdetben nem a legutolsó, hanem a legrégebbi Karoling-kó- dexeket másolták. Alaptételem értelmében arra lehet következtetni, hogy az ottoniánus újrakezdés keretében zajló „folytatás” egyidejű az állítólag 770-től beinduló Karoling-miniatúrafesté- szettel. Csak ez az egyidejűség engedi elhagyni a Karoling-fejlő- dés talányos, „késleltetett rekapitulálását” az ottoniánus festészeten belül.

Új kezdeményezések különböző környékeken 950 után jelennek meg: ilyenek Limoges, Limousin, Aquitania vagy a Spanyol-országhoz közeli területek. A Loire-tól északra újból felbukkannak a Karoling-szkriptóriumok - elsőként Saint-Bertinben -, és emlékeztetnek saját korábbi teljesítményeikre. így kerül sor „egy évszázadnyi időtáv fölötti visszakanyarodásra” [1041]; pontosabban számolva ez kereken 150 év,és ez mintegy öt átugrott, hiányzó művészgeneráció.

A saint-bertini Odbert apát alatt röviddel 1000 után keletkezett egy evangeliárium (ma New Yorkban található) azzal az áthagyományozott iniciálédíszítéssel, „mely a IX. századbanmutatta meg legszebb kifejeződéseit a metzi Drogo érseknek (823-855) készített kéziratokban”. [1042.]

Odbert idejében ( 986-kb. 1007) kétszer lemásolják „a Karoling-reneszánsz kéziratainak egyik leghíresebbikét” [1043], az „Aratus-kódexet” (Leiden), mely a IX. század második negyedéből származik [1044]:  ,/lz eredetit (legalább  150 év után) olyan pontosan ismétlik, hogy a kópiák ma pótolhatnak néhány képet, mely a leideni kéziratban időközben elpusztult vagy elveszett.” [1045]

Tételem értelmében világos, hogy Odbert és az állítólagos Drogo idejét egyaránt az ezredforduló tájára kell helyezni.
 Alimoges-i Saint-Martialban 1025 után a számos képmásolatban és kópiában „néhány - alighanem Karoling — illusztrációs ciklust” készítettek. [1046] Ezek a reminiszcenciák igazából egyidejű munkák. Akkoriban kezdett az arrasi Saint-Vaast-szkriptóriuma ismételten felvirágozni, Karoling-tradíciójához csatlakozva jött létre egy illusztrált Biblia is, „sajátos eklektikus összekapcsolása az angolszász és frankoszász-karoling formakincsnek, melyet a saját szkriptóriumból kikerült kéziratokból vettek”. [1047]
 Éppen a szakértők csodálkoznak, hogy miként tudott megmenekülni az ottani könyvtárállomány a normann pusztítás elől. Aki nem tud a IX. századi normann támadások fiktív voltáról, csodálkozik azon, hogy azt a Karoling-könyvek átvészelhették, és mintaképül szolgálhattak az utókornak. Az ebből az iskolából származó evangeliárium és szakramentárium egész világosan igazolja „a Karoling-mintákhoz történő csatlakozást”: „így például átvették a Karoling-művészet [...] festői stílusát, míg Krisztus alakjának a szinte teljesen üres háttér elé állított sziluettje a Három szentek kommúniójának képén arra a hatásra enged következtetni, mely az ottoniánus művészetnek is sajátja. A kompozíció itt is újból a IX. századi kéziratok példáját követi.” [1048]
 A Karoling-művészet különböző aspektusainak eme finom felfejtése többé nem igazolhatja a másfél évszázados időbeli eltérést.

1050 táján ismét feléled a szomszédos Saint-Amand is. Az azonos nevű kolostoralapító „Vita”-jából tudjuk meg: „A fantasztikus felhőkkel tarkított színes háttér végső utóélete az atmoszférikus térképzésnek, mely a IX. századi kéziratokban található.” [1049]
 Ugyanilyen visszanyúlásokat és másolatokat találunk akkoriban Saint-Germain-desPrés-ben vagy Mont-Saint-Michelben: „Hatásos szintézisben egyesülnek itt még egyszer mindazok a jellemvonások, az a két meghatározó elem, melynek jegyében a XI. századi miniatúrafestészet fejlődése Franciaországban lezajlott:  a Karoling-művészetre történő visszanyúlás, főként a frankó-szász iskolára, és kapcsolódás az egyidejű angol kéziratokhoz.” [1050]

Valóban azt kellene hinnünk, hogy a saját fiókokból csak a legrégibb munkák hatottak ösztönzően, miközben az angolszász művészetben nem a felülmúlhatatlan mesterművek - „Book of Lindisfarne” (700k.), „Book of Kells” (800k.) - hatottak termé-kenyítőleg, hanem a kortárs munkák? Ez az ellentmondás - egyszerre nyúlnak vissza a régi szép időkre és kapják föl az idegen „modernséget” - megoldódik az új kronológiában: a Karoling, tehát ottoniánus művészetre a Csatornán-túli kortárs alkotó művészek voltak hatással. Ez annál is inkább valós megállapítás, minthogy a valóban régi művészet iránti szeretet a reneszánszban kapott lángra, legerőteljesebben pedig a humanista irányultságú XV században.

Éppen az ottoniánus festészet mutatja „azokat a mélységbe vivő térrétegeket”, melyek már a késői Karoling-művészetet is kitüntették, mégis esetükben a XII. századba, a romanikába vezető utat mutatják. [1051] Szaván fogva Grodeckit, a „kései Karoling”- festészet közvetlenül a XII. század román stílusú festészetébe torkollna. Eme korrekt ítélet továbbra is érvényben marad - csak a késő Karoling-művek datálása kerül a IX. századból a XI. századba.

A hagyományos művészettörténet remek zavarójátéka elpalástolja az egyszerű párhuzamosságot. Ha komolyan vesszük valamennyi említett hasonlóságot - és a példák tetszés szerint szaporíthatok [1052] -, akkor az ottoniánus és a Karoling-művészet időbelileg egymásba gabalyodik. Feltételezve, hogy éppen a Karoling-kéziratok keletkezési dátumai meglehetősen vitatottak, újfajta átfogó tagolást javasolok. így kényszer nélkül átvihető a Karoling-kódexfestészet három szakasza az ottoniánus kódexfestészet három szakaszába: 750-780 ---------- ► 930- 975 780-815---------- ► 975-1010 815-875---------- ►1010-1050

Ezzel az azonosítással az „egész polimorf háló”, melyről „biztos információk még nem állnak rendelkezésre” [1053], egyszerű csomózású, hordképes hálóvá válik. Dátumátállításunk közvetlenül beigazolódik, ha a kódexfestészet és az építőplasztika összehasonlítására vállalkozunk. Rodezbenmegmaradt egy oltárantependium-töredék, melyet a XI. század közepére tesznek, és (ezért) a következő rejtéllyel szolgál: „M. Schapiro alapos elemzésében kapcsolatokat mutatott ki az aacheni Karoling-miniatúrafestészet, valamint XI. századi kéziratok (Moissac, Limoges és Clermont) irányában.” [1054}

Tisztázatlan, miért kapott ez a munka ötleteket egyszerre a kortárs és a több mint 200 éve öregebb könyvművészettől, továbbá miképpen áll kapcsolatban azzal a saint-genis-des-fontaines-i ajtószemöldökkel [1055], melyről már tárgyaltunk, és az 1020-as dátumot fogadtuk el vele kapcsolatban. Ebben az újonnan hurkolt kronológiai hálóban, amelyben az ellentmondásokból igazolások lesznek, világossá válik, ami eddig magyarázatra szorult: „Minden egyes ottoniánus műhely először is egy Karoling-műhely törekvéseit folytatja, összekapcsolja más mintákkal, új elemekkel, a céloknak és lehetőségeknek megfelelően átváltoztatja, de a fantázia kiindulási pontja a mindig is példaképül szolgáló megelőző művészet.” [1056]

Így követik a Karoling-Ada-csoportot az ottoniánus szkriptóriumok Keleten - Fulda, Salzburg, Reichenau -, a második csoportot pedig túlnyomórészt nyugati műhelyek, főként Reims. [1057] A Karoling-könyvek ezáltal meghatározott ottoniánus szkriptóriumok termékévé változnak.


Kontinuitási viták
Posztulátumunk, mely már kezd összeállni és megszilárdulni, szinte mindenre magyarázatot kínál. Eddig bizony zavaró volt, hogy a 950 és 1050 között készült illusztrált Bibliák egyetlen példányát sem ismerjük, dacára annak, hogy ilyet a Karoling-művé- szek szívesen alkottak. III. Henrik császár (1039-1056) még bambergi egyházának is egy 200évvel idősebb Karoling-bibliát adományozott Toursból. [1058] Talán ő volt az egyetlen akkori potentát, aki az antikvitásokban lelte örömét, miközben minden más király a saját műhelyeinek az alkotásaival kívánt reprezentálni? Majd 1050 után ismét felvirágoznak a Biblia-kéziratok [1059], biztos jeleként annak, hogy immár túljutottak az egyidejű karoling-ottoniánus korszakon.

Berekeszthető immáron az a vita is, hogy vajon azon ottoniánus kódexek, melyek 965-től Karoling-kódexek másolásával („Gero-kódex” és „Codex Wittekindeus”) keletkeztek, a záró-darabjai-e egy megszakítatlan hagyományfolyamnak. „Régóta bizonyított, hogy a Gero-kódexmásolat esetében nem a Karoling-formák  továbbélésével, hanem újraélesztésével van dolgunk,  több mint másfél évszázados visszanyúlással.” [1060]

Ama észrevétel, hogy nem évszázados továbbélésről van szó, teljesen igaz. De nem is újjáélesztésről, hanem inkább egyidejűségről, illetve közvetlen egymásutániságról beszélhetünk.

Nem csoda hát, hogy a Bemward püspök ( 993-1022) alatt felálló új hildesheimi szkriptóriumban ezen első mű (1011) közvetlenül kapcsolódik a „Lorschi evangeliáriumhoz”, mely állítólagosán 800 és 814 között keletkezett, s hogy Hildesheim 1022-ig zajló rövid virágzása alatt megőrizte a Karoling-írások formavilágát. [1061]

Szintúgy valószínű, hogy a kora ottoniánus Trier Egbert érsek (977-993) idejében a maga híres „Codex Egberti”-jével (980), mely az ottoniánus művészet első nagy elbeszélő képciklusát tartalmazza, „az előKaroling, késő antik hagyomány újrafelvételét” reprezentálja [1062.], sőt ezt is kell tennie, mert létezésének hiányában még nem volt lehetőség a Karoling-mintákra történő visszanyúlásra.

Az olvasóban persze felmerülhet, miképpen lehetséges kétkedés nélkül összevegyíteni két, minden hasonlóság ellenére teljesen különálló stílust. Vitathatatlan azonban, hogy a különböző Karoling-szkriptóriumok kortárs kéziratai jelentősen különböznek egymástól; és ugyanez érvényes az ottoniánus szkriptóriumokra: „A nyugati kódexfestészet az ottoniánus császárok korában minden egyes szkriptóriumban különféle stílust ölt magára.” [1063]

Az eddigi úgynevezett újrafelvételek és variációk 100,170, 200 év után, ha (majdnem) egyidejűnek lettek besorolva, azon a skálán határértéken belül maradnak, amely a kortárs művekkel kapcsolatban elfogadott stíluskülönbséget jelzi. Hogy mennyire szoros rokonságok állnak fönn, azt mutatja egy másik Egberthez fűződő mestermű: „Azt, hogy milyen problémás lehet az »ottoniánus« és a »Karoling« megkülönböztetése az ékszerművészet terén, jól érzékelteti a nemrégiben (1990) felvetett javaslat, mely szerint az ottoniánus Trierből származó Egbert-ereklye kö-röm/szeg-ereklyetartóját datálják át a Karoling-korba.” [1064]

Az egyetlen módszerbeli különbség abban áll, hogy eddig az egész világ, beleértve a tudományokat, a középfokú „régibb” és a felsőfokú „legrégibb” után epekedik. Az új időbecslés lemond az ilyesfajta gyerekességekről.


Hiányzó szkriptóriumok
Mennyire ismerjük tulajdonképp a nagyhírű szkriptóriumokat, melyek oly elválaszthatatlanul összekapcsolták székhelyüket a kolostorokkal és városokkal? Korábban már volt arról szó, hogy Nagy Károly palotaiskolájának elhelyezése egyáltalán nem tisztázható, hiszen a kérdéses hely csak négy-öt alternatívával írható körül. Ugyanezt tapasztaljuk Kopasz Károly udvari iskolája esetében is. A kéziratokhoz nagyon szorosan kötődő elefántcsontmunkákra is hasonló módon áll: „Nem tudjuk, hol dolgoztak Észak-Franciaországban az udvari műhelyek.” [1065]

Ráadásul a kérdéses elefántcsont fedőlapokat hol a kései IX. századba, hol a X. század végére datálják [1066], ami nem teszi könnyebbé a kormeghatározással foglalkozó tudósok dolgát. Tézisünk fényében ugyanakkor várható és megoldható a megosztott datálás problémája is.

Köln esetében létezik egy utalás egy festőiskolával kapcsolatban, egy bizonyos tegemsee-i Froumund szerzetestől. Mégis, a 954 és 999 közötti időszakról nem lelhető fel [1067] itt készült alkotás. A meglévő leletanyag alapján csak nehezen tisztázható, hogy Kölnben a X. században miért nem működött egyetlen szkriptórium sem, s miért nem keletkezett itt egyetlen említésre méltó iparművészeti termék sem. [1068] Kézenfekvő, hogy a Kölnből eredeztetett néhány ún. Karoling-irat, valamint elefántcsont faragvány a kései X. századból származik.

És mi a helyzet a legendás reichenaui szkriptóriummal,mely intézmény a Karoling-és ottoniánus idők „majdnem mitikus fogalma” [1069], mely „kb. 970-től kb. 1030-ig egyedülálló a Nyugat történetében”? [1070] Régóta tudott, hogy az itt alkotott Karoling-munkáknak nyoma veszett. [1071] De az Ottók-korabeli Reichenau is elsüllyedéssel fenyeget, mely kifejezés egy szigetkolostor esetén ráadásul még helyénvaló is. Elsőre úgy tűnik, hogy az akkori Reichenau „egészen rendben van”: „Ott ugyanis természeti csodához hasonló módon virágzott ki a X. század második felében az Ottó-kori könyvművészet [...]  Nagy Károly kora (768-814) új alakot ölt a X. század közepe után Reichenauban, ahol nem St. Gallen a mérvadó, hanem Károly császár udvari iskolája és a fuldai iskola, melyben Hrabanus Maurus (780k.856) működött.” [1072]

„Károly aranykorának” felélesztése [1073] elég megdöbbentő. Különösen, hogy 1957 óta ismert Romuald Bauerreifi gyanúja, 1965óta pedig C. R. Dodwells észrevétele: „Nincs megbízható érv a reichenaui festőiskola léte mellett, ellenben van számos utalás  a trieri műhelyre. A kulcsmű, a  Codex Egberti valószínűleg Trierben keletkezett.” [1074]

Ha ma még lehetségesek ilyen eltolódások a központi műhelyek körében - a „Codex Egberti”-ről időközben elfogadták, hogy trieri munka [1075], és ezzel szűk 300 esztendővel odébb helyezték -, akkor posztulátumomat nyugodtan átnyilváníthatom tézissé. A Karoling-és ottoniánus művészet végérvényes azonosításával többé nem szükséges megoldást keresni a következő négy reichenaui találóskérdésre sem.

• „Ha a Karoling Folchart-pszaltériumot [1076] és a reichenaui homiliáriumot egymás mellé helyezve felütjük, a két könyv megdöbbentően szoros rokonságát vesszük észre: az Ottó-kori reichenaui munka közvetlenül nő ki a Karoling St. Galleriből.” [1077]
 • A reichenaui „Gero-kódex”, bár röviddel 969 előtt keletkezett, „tanúja a Karoling-művek példaképszerűségének az Ottó-kor számára, mert a Majestas Domini-képet és az evangélisták képeit is Nagy Károly palotaiskolájának egy evangeliáriumából másolták, valamint a lorschi »Codex aureus«-ból”. [1078]
 • A „Gero-kódex”, miként a fuldai „Codex Wittekindeus”, „reneszánsz a reneszánszban ”,„az Ottók visszaemlékezése a Karolin-gokra az antikvitásba nyúló visszaeszmélésen belül” [1079]
 • A „reichenaui misszáletöredék” ugyancsak a 960 és 980 közötti időből származik. Két kép, a fogadalmi és a halotti mise bevezetései szoros keresztvonatkozást engednek meg: „E képek lineáris bordás stílusa rokonságotmutat a felső-itáliai Karoling-kéziratok figuráival, miként a 800körülNonatolában keletkezett Gergely-homiliákkal is.” [1080]


A X. századi Leonardo
Az egykori reichenaui szkriptóriumban, de Egbert érsek trieri dómszkriptóriumában is beleütközünk abba a férfiba, aki kezeskedik arról, hogy a festészet egyazon műhelyben és időben egészen eltérő módon jelenjék meg. A legjelentősebb ottoniánus festő, az úgynevezett „Registrum Gregorii” mestere, röviden Gregorius mester (igazolhatóan 980-996) hosszan tartóan befolyásolta Köln, Echtemach, Mainz, Lorsch és Reichenau festőiskoláit [1081], nem hiába nevezték el a „X. század Leonardo da Vincijé”-nek. [1082] Az, hogy más művészettörténészek kéziratait gondosan kivitelezettnek ítélik, „anélkül, hogy különösebb személyiségről tanúskodnék” [1083], nos, ez nem e mester ellen tanúskodik, hanem a kritikusok ellen. Tőle származik két evangeliárium, miképp Theophanu házassági oklevelének összehasonlíthatatlanul pompás díszítése is. [1084] Esetleg elefántcsonttal is dolgozhatott [1085], bizonyosan erőteljesen befolyásolta a Niello-munkákat. [1086] A mester lenyűgözően jól bánik ama rendkívüli képességével, hogy  különböző stílusokban dolgozik és „antikvárius megértést tanúsít a múlt művészeti formái iránt”. [1087]

A korábbi írásformák ismerete odáig megy, hogy egyik bíborkódexét váltakozva a VII., IX., és a X. századra sorolták be! [1089] Ismeri a bizánci művészetet, de talán még korábban is élhetett „az V vagy VI.században [...], mert e korok művészetét kifogástalanul elsajátította”. [1090] Sőt: „Régi, befejezetlen kéziratok illusztrátora is, mert levéldíszei nemcsak az ottoniánus Codex Egbertit ékesítik, hanem IX. századi, sőt előKaroling-kéziratokat is.” [1091]


15. kép
A Szigetek kódexfestészete.  „Lindisfame Gospels”  (700 k.): Minta megvalósítása / „Book of Kells” (Dublin, 800 k.): A nagy fonat 10 hüllőből és 5 madárból áll. Az eredetiben A-tól B-ig 3,8 cm; két iniciálé [1088]
 Márk evangélistáról készített önálló lapjával 980 és 990 között hozta létre egyikét azon műveinek, „melyeket humanista szellemiséggel alkotott, elismerve és méltatva a korábbi korszakok teljesítményeit.Ide [...] nem csupán a Karoling-kor, hanem [...] a Britszigetek művészetétől befolyásolt előKaroling isszámít, melyben az echtemachi szkriptórium volt jelentős alkotóműhely.” [1092]

Ebből adódik a közvetlen kapcsolat a Szent Willibord korából származó evangéliumos könyvekhez (658-739). Tézisünk fényében ezen korai munkákat is új dátumokkal kell ellátni - s így most már minden további komplikáció nélkül besorolhatók a X. századba.


Összedolgoztak-e a - Karoling-és ottoniánus -festők?
Vizsgáljuk meg az utánalkotás[1093] fogalmát, mely végzetesen emlékeztet két másik „fügefalevélre”. Az antikvitás esetében az úgynevezett utántemetkezésnekkell elfednie a dátumproblémákat, vagyis amikor egészen különböző időpontokból származó sírmellékletek bukkannak fel ugyanabban a sírban [1094]; az 1000 előtti építmények esetében az utóhasznosításnakkell megmagyaráznia, hogy miként kerülhettek „ősrégi”’ fagerendák lényegesen fiatalabb épületegyüttesekbe. [1095]

Itt van például a „Szt. Maximin-beli evangeliárium”. Ebbe a Karoling, képek nélküli evangeliáriumba (IX. század) öt képet illesztettek be Gregorius mester iskolájából, tehát a kései X. századból. Csakhogy e képek ikonográfiája az 1000körüli évekből „végső soron visszavezet a Karoling-Toursba [...] Ez a toursi befolyás még mindig alaphangként látszik uralkodni az évezredfordulós trieri kódexfestészetben.” [1096]

Ugyanezt mondhatjuk el a „Santa Maria ad Martyres”-ből való evangeliáriumról. [1097] Senkinek sem kell azon csodálkoznia, hogy Gregorius mesternek tulajdonítják a plasztikus és térbeli, vagyis a lényegi elemeket, éppen azokat tehát, melyek csodálatossá teszik a Karoling-kor kódexfestészetét. [1098]

Végezetül a Liuthar-csoport - mely az ottoniánus művészet karakterisztikus műveit foglalja össze - megengedi, hogy egy pillantást vessünk a Csatornán túlra: „A Liuthar-csoport végül is álnév egy összetett csoport számára, megértési eszköz, konvenció, nyelvjáték. Egy olyan művészi fejlődést fed, melynek nem volt követője a középkorban.” [1099]

A heterogén csoport az aacheni „Ottó-evangeliárium” (1000 k.) mesterétől kapta nevét, akit - minden előrelépés ellenére - a visszakanyarodások szintén befolyásoltak: „Részleteiben azonban a szokatlan mű Karoling, közelebbről turoni modellek továbbképzése - melyekhez Kopasz Károly képe is hozzátartozik a Grandval-bibliában.” [1100] A „Lindisfame-evangélium”, amit ma „700 körűire” tesznek [1101], mintaképként szolgált.


A „Book of Kells”
Az állítólag 300 évnyi visszanyúlás a „Book of Lindisfame”-re elvezet a Britszigetek könyvművészetéhez, mely már a VII. században megkezdődött, és akkoriban nem volt kontinentális ellenpárja. Virágzott, míg elérte egyedülálló csúcspontját, a „Book of Kells”-t (röviddel 800 után); 930-ig tartó hatásszünet után pedig megélte utolsó virágkorát, mely Canterburyben és Winchesterben túlnyúlt az 1000. éven. [1102J

A kölni  Sankt Severin evangeliáriuma a  kései X. századi Canterburyből származik, és az ezredforduló legszebb, legértékesebb munkái közé tartozik. Tanúsítja - térben és időben arrébb helyezve - a „késő Karoling”-művészet jelenlétét, „a szárazföldi Karoling-művészet ama nagy korszakának a befogadását, melyet a Reimsben 816 és 835 között alkotott Utrechti zsoltároskönyv képvisel, ami aztán Angliába került, és háromszor lemásolták”. [1103]

„Ebből a Karoling-rajzművészetből (származik) Angliában egy új stílus, melynek erőteljes érzékenysége az Ottók korában nem csupán a Csatorna-területre volt hatással Eszak-Franciaországig, hanem Alsó-Szászországot és a Weser környékét is elérte.” [1104]

Azaz ne higgyük, hogy az „Utrechti pszaltérium” a Canter-buryn át vezető hosszú kerülő úton és az ott készített „rendkívül hű” XI. századi másolatokon keresztül [1105] befolyásolta még az északnémet szkriptóriumokat is, itt ismét feltételezhetjük a megközelítő egyidejűséget. Ezen értékelést az a tény is alátámasztja, hogy a Karoling-minuszkulaírást először csak 960-tól, tehát 200 éves késéssel alkalmazták Angliában. [1106] Annál könnyebben átvihető a „Book of Lindisfame” és a „Book of Kells” a X. század közepére, illetve annak kései éveibe. Szenteljük is magunkat ezen abszolút kivételes jelenségnek.

A „Book of Kells”, ez az elbűvölő remekmű, nem is olyan rég még egy 734-ben [1107] vagy akár a VIII. század elején készült alkotásként említtetett, majdnem kortársa a „Book of Lindisfarne”-nek, bár ez utóbbit ismételten a VII. vagy VI. századba helyezték. [1108] Csupán mióta A. M. Friend közvetlen rokonságot állapított meg a kelisi kánontáblák és két, 800 körűiről származó Karoling-evangeliárium között [1109], azóta helyezik a „Book of Kells” keletkezési időpontját a VIII. század utolsó negyedére [mo], 800-ra, sőt a korai IX. századra, [mi] Egyúttal korábbi jellege változott, „egy fejlődés végének főműve” lett, s „kortársa az első Karoling-kezdeményeknek”. [1112]

Erre a szoros rokonságra persze muszáj felfigyelni. Az időpont-átállítás amúgy is kényszerítő, mert csak ezáltal válik érthetővé a könyv előállításának egykori folyamata. Ez rendkívül fontos: a távolsági kereskedelmet nélkülöző Karoling-kor ugyanis egyetlen oldalt sem tudott volna kifesteni, hisz a kárminvörös DélFranciaországból, a bíbor és az auripigmentsárga Spanyolországból, a „bőségesen használt”, gumiarábikum-tartalmú ultramarin pe-dig egyenesen a Hindukusból származik. [1113] Ki látta volna el ezekben az időkben az ír szerzeteseket pl. Afganisztánból származó festékekkel?

A könyv keletkezési idejének megállapításánál döntővé válik a távolsági kereskedés lehetetlensége, no és egy további körülmény is. Az 1006. vagy 1007. évben a könyvet - pontosabban a vele azonosnak tételezett columkille-i evangeliáriumot - Kells kolostorából ellopták, hogy aztán „húsz éjszaka és két hónap után” ismét megtalálják egy gyeptéglákkal és mohával fedett, földbe ásott lyukban. [1114] A tolvaj szakszerűtlen tárolása ugyanakkor alig hagyott hátra sérüléseket, nyomokat.

Véleményem szerint a frissiben elkészült könyvet a koráról és szerencsés megtalálásáról szóló mesével együtt ott és akkor mutatták be először. Ez nem csupán az itt ajánlott kronológiai rekonstrukcióba illik, hanem Edward Sullivan (1920) régi datálásához is passzol, aki bizonyos írásbeli sajátosságok miatt arra következtet, hogy a „Book of Kells” a VIII. század után keletkezett, de sajnos ahhoz nem volt bátorsága, hogy a kései X. századot javasolja, amire pedig egy írásjegy rajzolata - a kvadrát vagy derékszögű pontozás - ismeretei szerint egész egyértelműen utal. [1115]

A datálás mellett szóló egyik legfőbb közvetett jel a Lapislazuliból származó ultramarin. Miközben 800táján - a távolsági kereskedelem és a Földközitenger arab blokádja miatt - lehetetlen volt ezt a féldrágakövet Afganisztánból importálni, később már változott a helyzet, amint azt Doris Oltrogge és Robert Fuchs színképelemzései bizonyították: „A kutatók így igazolni tudták, hogy az ottoniánus korban nyilvánvalóan virágzó import folyt a távol-keleti Lapislazuliból. A keresztes hadjáratokkal majdnem teljesen megszakadt a költséges drágakő felhasználása kékfestés céljára, és ismét az indigó lépett a helyére, miként a korai középkorban.” [1116]

Más megfigyelésekből tudjuk, hogy kb. 960-tól távol-keleti fűszerek tűntek fel a belföldi piacokon. [1117] Ez is a szükséges távolsági kereskedelmi utak létére utal az ezredfordulón.

Végezetül tárgytalanná válik a könyv megmentése a rablógyilkos vikingek elől 806-ban, hiszen bizonyos, hogy IX. századi rablóhadjárataik sosem voltak. Ezzel bukik az eddigi 800-as datálás utolsó támasztéka is, és a „Book of Kells” megszületése határozottan a XI. század kezdetére tehető.


Az ír minuszkula
Az ír kéziratok megfiatalítása egyúttal sokkal szorosabban közelíti a korai ír írásbeli hagyományt kései elágazásaihoz, amivel mellékesen egy további rejtély is megoldódik: „Az írott ír nyelven - a Book of Armaghkivételével - egy könyv sem maradt fenn, mely 1100 előttről datálódik.” [1118]

A „Book of Armagh” azonban a hivatalos kormeghatározás szerint a 807. évből származik, vagyis elvben a Karolingok korából. Ez a majdnem 300 évnyi űr elfogadható távolsággá szelídül, ha a művet kivesszük a fiktív évszázadokból, és ennek megfelelően fiatalítjuk.

így az „ellenkező irányban” is nő a megértésünk. Tudjuk, hogy 770-től kezdve alakult ki a minuszkulaírás a kontinensen, és vált általánosan használttá. A görög minuszkula 830-tól követte. [1119] A 680-690 táján, ír minuszkulával íródott „Bangori anti-fonáriumot” szokás szerint egy még korábbi, 480-ból való minuszkulához kapcsolják. [1120] Ez a római Szent Péter kated-rálisban őrzött Szt. Hilarius „De Trinitate” című művének kézirata - „korai minuszkulában íródott, és ír befolyást mutat” -, amely az V század mellett szól. [112.1]

Hagyjuk ezen írást a maga V századában, ámde kapcsoljuk össze a korai ír kalligráfiát 300 év kihagyásával közvetlenül a X. századdal. így alakul ki egy összeillő írás és művészetfejlődés képe, mely megvilágít egy további rejtélyt is. Eddig csak bámulatot és csodálatot keltett, hogy a jellemzően kelta ornamentika egészen a XI. századig megmaradt. Egy ősi hagyomány legkéseibb nyúlványa, mely még a kereszténység előtti századokban gyökerezik, tézisemmel három századdal közelebb kerül a korai virágkorhoz - így a folytonosság egybehangzóbb lesz, hiszen a támpéldányok száma minden évszázaddal jellemzően magasabb.

Befejezésül engedtessék még felhívni a figyelmet arra, hogy a Karoling-korban éltek az ottoniánus Gregorius mesterhez hasonló nagy zsenik, ismerünk pl. legalább egy ilyen mestert, aki hozzá hasonlóan jól tudott rómaiul és germánul - vagyis kontinentálisán és a Szigetek stílusának megfelelően - festeni. [1122] Ha őt és kortársait a szkriptóriumban Gregorius mester mellé állítjuk, akkor jól látható, hogy a X. és XI. század művészeti potenciálja bizony százszorosán elegendő az ottoniánus ésKaroling-kódexfestészet megalkotására.


„Tántorgó” falfestmények

Egy szót még a Karoling-freskófestészet darabjairól. Az építményekhez hasonlóan ezek is csak töredékesen maradtak ránk. így például néhány maradvány található a lorschi kapucsarnok felső emeletén, jelentős festmények azonban voltaképp csak az auxerre-i kriptában, a graubündi  Müstairben, ahol már Károly stukkószobrát is át kellett telepíteni a XII. századba, valamint a dél-tiroli Maisban. A róluk alkotott vélemények jól mutatják, hogy nem alkotnak homogén csoportot, és többségük nem feltétlenül a Karoling-időből származik: • „A müstairiés maisivagy auxerre-iszínpadias vagy reprezentatív képsorozatok oly erősen különböznek, hogy a kódexfestészetet támpontul véve aligha lehet azokat történetileg egymáshoz rendelni.” [1123]
 • „Mr. Beckwith nemrég kifejtette, hogy a müstairi és maisi freskók stílusa (sajnos nem szól a stukkózatról) »annyiban nem Karoling, hogy mutatnák az udvari és a hozzájuk kötődő műhelyek hatását«. Az említett műhelyekből egyetlen freskó sem maradt fenn.” [1124]

A  müstairi Sankt Johann-templomot Nagy Károly alapításaként tartják számon. A háromapszisos csamoktemplom bizonyára ebből az időből származik, falait eleve arra szánták, hogy képekkel borítsák: „A pontosabb datáláshoz hiányoznak az összehasonlítási minták. Történeti és technikai megfontolások a 800 körüli keletkezést sugallják. [...] Közelsége a X. és XI. századi művekhez P Toesca, A. Grabar és mások számára a kései IX. századot vetik fel.” [1125]

Par excellence vita tárgyát képezik a Milánó melletti Castelsepriofreskói. 1944-es felfedezésük óta váltakozva hol VII., VIII., IX., sőt még VI. vagy X. századinak is tulajdonítják őket. [1126] Ugyanezen - az egyébként évtizedes pontossággal dolgozó művészettörténet szempontjából egyenesen aggasztó - bizonytalanság figyelhető meg a római Santa Maria Antiqua esetében [1127] is, tompítva pedig a Montecassino melletti San Vicenzo al Voltumónál és a vintschgaui Naturnsnál, amelyet 800 körűire, de van, hogy csak az ottoniánus időkre datálnak. [1128] E sorhoz 1961-ben átmenetileg a Frauenchiemsee bejárati csarnokának freskói is csatlakoztak [1129], ezeket azonban hamarosan - a tiszteletreméltó Irmingard apátnő ellenére, aki Nagy Károly unokája volt - a IX. századból a XI. századba kellett helyezni. [1130]

A nemrég előkerült  corveyi freskómaradványok  szinopék, vagyis előrajzolatok színes festmények és stukkóplasztikák számára - a szobrokhoz, és a kódexfestészethez hasonlóan a X. és XI. századnak tulajdoníthatók. A corveyi kódexfestészetben szintén - bár minket ez már nem lep meg - igen szoros kapcsolatban állnak a Karoling-és ottoniánus elemek: „A kora Ottó-kori corveyi festőiskolára jellemző a frankoszász és a Karoling St. Gallen-i iskola díszítőmotívumainak recepciója.” [1131]

Ez a megítélés a quedlinburgi evangeliáriumot figyelembe véve született meg, amely a X. század közepéről származik, de ugyanez érvényes a reimsi katedrális corveyi evangeliáriumára is. [1132]


A hamisítványok császára

Károly hagyatéka, bármennyire magasztalják, valójában igencsak szerény. Ráadásul ha eddigi eredményeinket áttekintjük, szinte csak fals jelzésekkel találkozunk. Vegyük tehát ismét szemügyre a nagy uralkodó örökségét.

Életrajza erősen problematikus: lényeges állomásokról tévesen vagy ellentmondásosan számol be. A legfontosabb elemek hiányoznak, alapjában túlburjánzott, miközben túl sok, egymással konkuráló igénynek felel meg. Károly, a jogász, éppenséggel hagyhatott volna nyomokat, hol marad azonban a néprajztudós, a mitológus, a filológus, a germanista, a komputista, a pápa felett álló világhódító és teológus, Salamon, Krisztus és Herkules hasonmása, az államférfi, oly sok templom, kolostor és egyetem alapítója, oly sok nemzetség őse, oly kevés hűbéres ura, a polgárság és jobbágyság ősapja? Hol marad a vad harcos, a lovasság létrehozója, aki azonban nem lépte túl az ősi Meroving-határmezs- gyéket, aki olyan ország ura volt, amelyben nem voltak említésre méltó városok, piacok, utcák, pénzverés, megszámlálható népesség, nem volt mezőgazdasági terméshozam, sem vasszerszám, esetleg csak csatornaépítés, regionális vagy külkereskedelem nélkül. Hol is van ő, a számtalan, ám nyomtalanul eltűnt épüle-t építőmestere? Hol van az a reformátor, akinek reformjait - az iskolai oktatásról, a latin nyelvről, a német nyelv megtisztításáról, a pénzről, hadseregről, hitelesítésről, mezőgazdaságról és könyvelésről - még egyszer el kellett készíteni, mielőtt valójában alkalmazhatták volna? Hol van a Karoling-reneszánsz megalapítója, mely irányzat először az Ottók kora alatt terjedt el? Hol vannak valódi birtokai, hiszen gyakorlatilag valamennyi hagyatékának az „úgynevezett” jelzőt kell viselnie?

Következmény nélkül maradt Károly legfontosabb intézménye is, az aacheni ereklyekultusz. A pfalzi kápolnában különféle ereklyék nyugodtak, mindenekelőtt Szent Márton köpenye, melynek latin elnevezései - „cappa” és „capella” - egyaránt levezethetőek a kápolna és Capeting fogalomból is. Holott Károly vonatkozásában ezek igazán elsőrendű hivatkozási pontok, magasztalásuk „csaknem az istentisztelettel határos”. [1133] Csak ezen ereklye szinte automatikusan jelentős vásárközponttá tehette volna a várost. Aachen mindazonáltal nem volt az, és Károly halála után annyira kihunyt az érdeklődés az összeharácsolt aacheni ereklyekincs iránt, mintha Szent Márton ellen egyenesen valamiféle elmarasztaló bírói ítélet született volna. „Valójában az 1238. évig egyetlen forrás sem számol be az ereklyék közszemlére tételéről.” [1134]

Még tovább - 1359-ig - tart, amíg az ereklyék megtekintésének hétévenkénti szokása, s az ehhez kapcsolódó zarándokút divatba jön. [1135]


Károly tényleges utóhatása

Nem igazán követhető okokból Aachen arról is lemondott, hogy lelki, szellemi és kereskedelmi központ legyen. Aminél már csak az érthetetlenebb, hogy a császárság ezzel egyben legitimációjáról is lemondott, elvégre - legalábbis a Merovingok idején - a sírok és ereklyék a győztes csatákkal együtt az adott király uralkodásra való alkalmasságát voltak hivatottak bizonyítani. [1136] Ebből logikusan következik, hogy az állítólagos aacheni ereklyék jóval később kerültek a városba, talán csak Barbarossa Frigyes révén.

Károly életrajzírója, Andreas Kalckhoff már igen közel állt a hamisítás leleplezéséhez, amint az érettségiző társaival történt levélváltásából is kiolvasható, ám a Rubicont végül mégsem tudta vagy merte átlépni.

„Eközben évszázadokravolt szükség, amíg a Karoling-valósá- got Nyugat-Európában mindenütt megtapasztalták és elismerték. [...] Ahogyan Károly a szolgálatot elképzelte, azt csak az előkelő lovagok etikájában valósították meg - háromszáz évvel később. Ugyanilyen sokáig tartott, amíg a keresztény életvitel értékei az uralkodóknál visszhangra találtak. [...] Károly (lerakta) a középkori egyház, a pápaság és a katolicizmus alapjait. [...] A szász királyi ház,amely 900után Keleten átvette a hatalmat, és az ezredfordulóig uralkodott,  sok tekintetben a Karolingok előtti kor értékrendjét képviselte.Csak a Staufok alatt érték el a nyugati birodalom színvonalát. Nem véletlen, hogy Barbarossa Frigyes is szentté nyilvánította Nagy Károlyt.” [1137]

Láthatjuk, hogy Kalckhoff már szinte mindent látott: a Karoling-impulzus rejtélyes késlekedését, Károlynak az Ottók által történt megteremtését, és a Staufok által történt felmagasztalását 
 - csupán a lényeget nem ragadta meg vagy mondta ki. Hasonló A. J. Gurjewitsch tézise, amely szerint „a statika a középkori öntudat egyik alapvonása”. [1138] Ez a statika persze egy csaknem öt évszázadra kiterjedő X-XI. századot jelent.

Számomra - és bizonyára jó néhány olvasó számára - ezzel szemben már bizonyossá vált, hogy Nagy Károlyunkat a valóságban Fiktív Károlynak lehet és kell neveznünk. Túlságosan gyakran derül ugyanis ki, hogy tettei csupán a későbbi évszázadok történelmének visszatükröződései, birtokai későbbi időkhöz tartoznak, építményei későbbi építőmesterek terveiből erednek, és reformjai sohasem vagy csak sokkal később valósultak meg.

Amint a hamisítás gyanúja nyilvánvalóvá válik, már nem tekinthető sorsszerű véletlennek, hogy IV Henriket 263évvel később Canossában a kiközösítésből épp Károly koronázásának a napján oldják fel. [1139] Véletlen lehet-e, hogy a császárság legfontosabb történései ugyanarra a napra esnek? Egy számmisztikában gondolkodó hamisító ilyesmit könnyedén megálmodhat, olyannyira, hogy Együgyű Károly koronázását is erre a napra teheti.

Bizalmatlanságot érzett Károly jelentős ismerője, Wolfgang Braunfels is, aki ismételten arra kényszerül, hogy Károllyal szemben kifogásokat emeljen. Zavarja őt, hogy Károly valamennyi tanácsadójának igen messze fekvő birtokot - Aquileia és Tours között - utal ki: „Az embernek az a benyomása támad, hogy Károly nem látta át az akadályokat, azt, hogy e szegényes időkben a nagy távolságok lehetetlenné teszik a tudományos és minden egyéb együttműködést.” [1140] Ugyanakkor Braunfels hangsúlyozza, hogy a hadsereg évenkénti felállítását a jobb információs eszközöknek köszönhetően igen pontosan ellenőrizni lehetett [1141] - persze legalábbis fura, hogy ekkor a távolság már nem gátló tényező.
 Ezen túlmenően Károly lelki vezetőjénél „utópisztikus hatásokat” érez, [1142J ugyanúgy a császárságánál [1143], főként annak utolsó éveiben: „Egy öregedő uralkodó rögtönzései, aki a trónján minden realitásérzékét elveszteni látszik.” [1144]

Ő, a történész, minden rokonszenve ellenére megérezte, hogy Károly életrajza nem egy valódi ember életéből, hanem csupa ellentmondásból születik, a hős kvalitásai jelentősen túlnőnek bármely valós halandó tulajdonságain. Braunfels kutatásai alapján olyan Nagy Károly bontakozik ki az utópiák, s egyben a későbbi fantáziák világából, aki mellett a Karoling-időszak fiktív sakktáblaként jelenik meg, amelyen az ugyancsak fiktív sakkfigurákat a későbbi gondolkodók kedvük és belátásuk szerint tologatják.


Mikor és miért találták ki?

Kutatásunk során újra és újra előkerülnek bizonyos időpontok, amelyeknél Károly-hamisításokra lehet számítani. Károly megalkotásának tulajdonképpen nincs egy pontosan meghatározható ideje, hiszen ő, kitalált Károlyunk a különböző időszakokban más és más, egyre újabb vonásokkal egészül ki. Fokról fokra válik mindent magába foglaló délibábbá, amelyből minden anyagi alap hiányzik, és végül teljesen talajvesztettnek tűnik. Hamisításának fő állomásai kétségtelenül az első három császári dinasztiához köthetők, nevezetesen a szászok, a száli-frankok és a Staufok regnálásához.

Nagy Károly első felfedezése III. Ottó(983-1002) alatt esedékes. A végkorszak császáraként lép fel, aki hatalmát Ottóra ruházza. Egy ilyen típusú uralkodó, hadvezér és államférfi megteremtésére magától Ottótól, esetleg édesapjától, II. Ottótól, vagy bizánci édesanyjától, Theophanutól származhatott egyfajta igény. Kellett egy nagy előd, akire hivatkozni bárhol, bármikor lehet. Érdekes látni, hogy Ottó 998. április 28-án első ízben nem viaszpecséttel hitelesít oklevelet, hanem, mint római császár, ólombullával. A bulla jelmondata „a Római Birodalom restaurálása”, és Károly egyik viaszpecsétjéhez hasonlóan szakállas férfifejet ábrázol. [1145] III. Ottó bizalmas barátjával, Gerberttel - akit II. Szilveszterként pápává emel valamint Willigis von Mainz birodalmi kancellárral, Heribert von Köln főkancellárral és egyetlen nevelőjével, Bemward von Hildesheimmel együtt alkotja meg a Károly-fikciót, és képzeletbeli császárságát nagyapjára, I. Ottóra vezeti vissza. [1146] Mily aranyos véletlen, hogy csak III. Ottónál és Nagy Károlynál tapasztalni rendkívül szoros kapcsolatot a császár és a pápa között. [1147]

Az aacheni palotakápolna mint a Karoling-időszak főépítménye valószínűleg IV. Henrikalatt keletkezett. Ez a száli-frank uralkodó különösen heves küzdelemben állt a pápasággal, kiváltképpen VII. Gergellyel, aki őt fogva tartotta, és mint első német királyt detronizálta, hogy aztán 1077-ben Canossa-járásra kötelezze (erről még manapság is születnek új értelmezések). Második erőpróbájuk során Henriket ismét detronizálja, mire ő megfosztja trónjától a pápát, és 1084-ben III. Kelemen ellenpápával császárrá koronáztatja magát. A parttalan invesztitúraharc miatt különösen fontos volt számára a túlerőt mutató, a pápát félresöprő eljárás.

Teljesen más tevékenységet fejt ki a szinte fantasztikus császárrajongó, I. Barbarossa Frigyes(1152-1190). O exhumáltatta, avatta szentté és tisztelte nyilvánosan Károlyt, tőle származik a „Szent Római Birodalom”, a „Sacra Romanum Imperium” fogalma is. A hamis Károly-oklevelek nagy része, de az aacheni várospecsét keletkezése is a XII. századra tehető.

„Károly kultikus tiszteletének legrégibb emlékénél, az ereklyetartó (Nagy Károly fegyverereklye-tartója 1166-tól 1170-ig) képprogramjában találjuk az első dokumentumot I. Károly császári igényéről,  Nagy Károlyra való hivatkozással. Ez az igény aztán politikai programként még egyszer demonstratív kifejezést nyer az aacheni Károly ereklyetartón” [1148], amely elkészítésére 1165- ben adott megbízást, azonban az csak 1215-ben, II. Frigyes alatt került befejezésre.

Barbarossa unokája a fiktív Károly világát még tovább színezte, olyan alapvető előd-érdemeket kreálva, mint a keresztes hadjárat gondolata, Jeruzsálemnek a világ középpontjává emelése; máskor pedig olyan bohókás tréfákat elsütve, mint Károly aacheni állatkertje, menazsériája, amelyben a Marmara-oroszlán a numidiai medve mellett, [1149], a farkas a bárány mellett, a párduc pedig a kos mellett feküdt [1150] békésen. Mindez nemcsak a Paradicsomkertet mutatja Károllyal, a zoológia atyjával, nem csupán a Pfalziak vadgondozásának előfutárát láthatjuk benne [1151], de II. Frigyes állatkertjének előképét is. [1152] Csak ez a két császár ült elefántháton. Az álpárhuzamok folytathatók: ha Nagy Károly szabályos gyógynövénykerttel foglalkozott, akkor II. Frigyes gyógyszertörvénye keretében kiadta az első gyógyszerrendeletet a Nyugat számára. [1153] Éppen a két Frigyes Károly-politikája ösztönözte a pápákat arra, hogy a Stauf császárt - korábban érthetetlen okokból - ki akarják üldözni a világból: „IV Ince (1243-1254) ezért vezetett irtóhadjáratot, amely (a Staufok) nevét és testét, magját és ivadékait kiirtja.” [1154]

II. Frigyes az ő interkulturális udvarában - amely semmilyen tekintetben nem maradt el Károly udvara mögött - elegendő szellemi kapacitást gyűjtött egybe ahhoz, hogy nagy hatásfokkal, művészi szintre emeljék Károlynak és korának mesterséges megalkotását. Európa többi részén a XII-XIII. században az értelmiség a pápa kiszolgálójává vált [1155] - ők is azokhoz az emberekhez tartoztak, akik egy korábbi kor adottságát a történelem teljesen áthatolhatatlan szövevényévé szélesítették. Ezenkívül a pápai oldal is azon fáradozott, hogy Károly képét csiszolgassa: ezt fényesen bizonyítják azok az Egyházi Államnak szánt állítólagos adományok, amelyeket Károlynak és apjának tulajdonítanak.

Persze nem maradhat említés nélkül V. Károly király, aki 1364—1380-ig uralkodott Franciaországban, és szabályos Charlemagne-kultuszt teremtett. [1156]

\fégül említessék meg a humanizmus, amely túlságosan gyakran találta meg a megfelelő kéziratokat [1157], és külön betűtípust alakított ki, amely a Karoling-kisbetűhöz igen közel áll [1158], közben szinte az utolsó simítást végezvén el a Károly-portré megfestésén. így a bajor uralkodóház megbízásából Ulrich Fuetrer humanista kitalálta, hogy Károly szülőhelye a gautingi rizsmalom, majd ezt közzétette „Bajor Krónikájában”. [1159]

Itt kell megemlítenünk Wilhelm Kammeiert ( 1889-1959), aki szűk hetven évvel ezelőtt felállított egy olyan jelentős hamisítási tézist, amelyhez hasonlóval őelőtte csak a jezsuita Jean Hardouin próbálkozott a XVIII. század elején, ő az 1300 előtti teljes középkort meghamisítottnak, a középkorról alkotott képünket ezért torzképnek tartotta, amelyet szerinte a XV század alatt egyházhű humanisták készítettek. [1160] Ezt „a kétségtelenül esztelen tézist” [1161] mint „rögeszmét” bélyegezték meg [1162], illetve „egy nyilvánvalóan nem szakember tévedésének” nevezték [1163] - jóllehet helyes megfigyeléseken és az ebből fakadó bizalmatlanságon nyugodott. Csakhogy túlságosan határozott és egyoldalú volt, a bizonyítási eljárást teljesen a krónikákra és oklevelekre korlátozta, miközben elhanyagolta az épületek elemzését, az archeológiái tényeket, valamint Nyugat-Európa, Bizánc és az arab kalifátusok közötti kapcsolatokat is.

Mindazonáltal Kammeier megállapította, hogy „a frank királyok költött személyiségek” [1164], ugyanakkor nem vonta kétségbe Nagy Károly létét, csupán Einhard Károly-életrajzának valódiságát [1165], amit a mai tudomány ugyanígy megtesz. [1166] Egyértelmű és koncentrált, a római kúria vezérelte középkori hamisítási tevékenységre gyanakodott - mely a teljes XV század során folyt -, s szerinte a fáradhatatlanul hamisító reneszánsz „nemcsak az ókor újraszületését, hanem a középkor újjászületését is” magával hozta. [1167]

Úgy vélte, humanisták ezrei serénykedhettek az ügyön, holott azok általában igen erős ellentétben álltak az egyházzal, és például „a Konstantin-féle adománylevelet” mint hamisítást ők leplezték le. Kammeier tézise, bár túllőtt a célon, és germanofil kisebbrendűségi érzést alakított ki, a középkor számtalan képtelenségére érzett rá, és azokat - az elismert szakirodalom alapján - tisztán be is mutatta. Többek között azt, hogy a középkori dokumentumok sok esetben hamis vagy megváltoztatott dátumot tüntetnek fel, mintha ez csupán valamely jegyző hiányzó tudásával lenne indokolható. Oklevélkritikai elemzése azonban nem jelenthetett áttörést, hiszen az oklevéltan speciális területén a nem szakember nem lehet sikeres, elvégre soha nem kaphat a kezébe eredeti oklevelet, hogy a többi okról ne is beszéljünk. Ugyanakkor téziseink védelmezői, elemzői - elsősorban Angelika Müller és Hans-Ulrich Niemitz - számára tanulságos volt a Kammeierrel való kritikus vitatkozás. [1168]
 Téziseink kifejtésénél elsősorban építészeti és művészettörténeti szempontok figyelembevételével érvelünk, mivel a művészeti alkotások lényegesen jobban hozzáférhetők, fejlődésük íve az évszázadokon keresztül voltaképpen pontosan követhető. Az oklevelek helyzetével kapcsolatban azt állapíthatjuk meg, hogy a szakemberek egyre több oklevelet tartanak hamisítványnak, és mind gyakrabban lepleznek le ilyeneket. Ami egyébként teljesen logikus, mondhatni törvényszerű folyamat. Mégpedig azért, mert a városarcheológia először 1945-öt követően virágzott fel, amikor is számtalan belváros romokban hevert. így kerülhettek napvilágra olyan leletek, amelyek alapjaiban rendítik meg megannyi inkriminált okirat hitelességét. [1169] Felvetődik persze a kérdés, vajon nem egyszerűen a jó hamisítványokat választják-e el a rosszaktól, amikor úgy gondolják, hogy az eredetiket próbálják elkülöníteni a hamisítványoktól - ennek megítélése attól függ, elfogadjuk-e tézisemet, avagy sem.

További kérdés, hogy egyáltalán mikortól volt értelme a hamisításnak. Vizsgáljuk meg például a „Karoling-szociális ellátást”, ami igazán nagy hírnévnek örvend. [1170] Merthogy akad, aki úgy gondolja: jóval az első lelencház - 1198-ban, III. Ince pápa által történt - alapítása előttvolt már precedens arra (787-ben), hogy egy uralkodó belefolyjék a legszegényebbek életébe [1171]: szerinte Károly nemcsak lelencházakat alapított, hanem kórházakat is berendezett, amelyeket az egyház az ő halála után magának követelt. [1172J Mindkét esetben kézenfekvő a gyanú, hogy a XII. században a német császárok el akarták vitatni a pápától az elsőbbséget a szociális gondoskodás területén. E kérdésben a bizánci császárokhoz kívánták magukat hasonlítani, hiszen Bizánc már a VI. században haladó szellemben nyúlt e problémakörhöz. [1173] Más kérdés, hogy a XII. század előtt az efféle szociális intézmények átvétele szóba sem jöhetett, mivel az ember csak arra büszke, amit maga is becsül.


Cui bono?
Lassan feltehetjük a döntő kérdést: cui bono? Kinek használ, kinek áll érdekében? A hamisítók mindig arra törekedtek, hogy az aktuális igényeket kerülő úton, fiktív sejtetés útján elégítsék ki, az aktuális és jövőbeli előnyök visszavetítésével. „A nem szándékos hamisítás jelenségét még ki kell találni” [1174] parírozott Gerhard Schmitz az 1986. évi müncheni hamisítási kongresszuson az elnöklő Horst Fuhrmannak, aki éppen, az „anticipációs jellegű”, hamisítás önmagában ellentmondást rejtő elvét ismertette. [1175]

A tartós középkori konfliktus az egyház és a császár, a Welf és a Waibling, a centralista-római klerikális uralom és a centrifugális, Róma-ellenes erők között rendre új konfliktushelyzeteket teremtett, melyek megoldását legkönnyebben hamisításokkal lehetett megoldani.

Emlékezzünk arra, hogy Károlyt „pápa felettinek” tekintették, bátorítandó a császárok invesztitúraharcát. Csakhogy erre a pápai oldal válaszolt egy ugyancsak méretes hamisítással, megalkotván a „Pippin általi” és „Károly általi” adományról szóló regét, amivel két legyet ütöttek egy csapásra, elvégre így az Egyházi Állam léte immáron nem a „Konstantin-féle hamisított adománylevélre” alapult. Ezek után persze a császári tábor nem tehette meg, hogy ezen áldokumentumokat lesöpörje az asztalról, mert akkor el kellett volna ismernie, hogy Károly és Pippin személyében maga is fantomokat vonultatott fel az invesztitúraharc eszmei frontján.

És ettől fogva a hamisításnak már nem lehetett gátat szabni, elvégre a témakör újabb és újabb haszonélvezőket csábított. így találtak az apátságok és egyházmegyék százai gyakorlatias indokot arra, hogy a közösségük számára az alapító vagy pártfogó Károly meséjével evilági előnyöket szerezzenek. „A XII. században a különböző egyházi intézményekben, főként a birodalmi apátságokban oklevélhamisítványokatkészítettek, hogy a családi (és a miniszteriális) jogokat biztosítsák. A hamisítást előszeretettel követték el régebbi idők császárai és királyai, akár Nagy Károly és Francia Lajos nevében. Királyi rendelkezéssel olyan homályos régmúltat akartak alkotni, amilyet a törvénykezés éppen akkor igényelt.” [1176]

Az Istenben és a hamisításokban egyaránt hívő középkornak erős materiális alapja volt. Csupán Károly szentté avatására kell utalnunk: „Visszafogottan elmondhatjuk, hogy ekkor két, hatalmi és politikai okból felszentelt püspök egy szakadár pápa utasítására szentet avatott, [...] így igazolta Barbarossa Frigyes birodalmi politikáját az égből.” [1177]

A szentté avatás „Barbarossa azon erőfeszítéseit támasztotta alá, amelyekkel igazolni kívánta: a császárság közvetlen isteni intézmény, a világi uralom önálló, a császári méltóság ugyan a pápaságtól független, mégis legitim vallási alapokkal rendelkezik. Ha ezen császárság megalapítója egy szent, úgy a császárság tekintélye a kívánt irányban értékelődik fel.” [1178]

Ezt a tekintélyt azonban a császárellenes erők is fel tudták használni. így terjedt el a XIII. században az a híresztelés, hogy egy valódi pápa, nevezetesen IX. Gergely (1227-1241) végezte Károly szentté avatását, melynek következményeként speciális Károly-kultusz alakult ki, s ez „csaknem egész Svájcot mint a Ká-roly-tisztelet kultuszának zárt területét” felölelte [1179], és amely a - természetesen Károly által alapított - Zürichet a Károly-kul- tusz második Aachenjévé tette. [1180]

„Földi síkon”, vagyis a reálpolitika területén 1291-ben az ősi kantonok, Schwyz, Úri és Unterwalden „örök szövetséget” kötöttek, ami a Habsburg uralom ellen irányult (ezt 1315-ben megújították). Zürich 1351-ben csatlakozott a szövetséghez, és az „alapító császára, Károly” kitételt a Habsburgok császári nemzetségének revolverezésre használta, amely aztán a kantonok államszövetségét 1389-ben végül hajlandó volt elismerni. Melynek ürügyén azt is megjegyezhetjük, hogy Habsburg Rudolf ekkortájt biztosított autonómiát az Egyházi Államnak, nem utolsósorban a károlyi adományok tiszteletben tartása miatt.

Most térjünk vissza a XII. századhoz, III. Konrád és Barbarossa idejére. Csupán ebben, a császárság számára igen kritikus időszakban virágzik fel teljesen a német Károly-költészet, amely tézisünk fényében dupla jelentőséggel bíró művészeti ág. A számunkra hamarosan igen fontos ál-Turpin magában foglal egy „História Karoli Magni et Rotolandi” művet, 1147-ben a „Kaiserchronik” (Császárok krónikája) 19 német császárt mutat be közel 3000 verssorban, amelynek egyharmada Nagy Károlyról szól. [1181] Egy aacheni szerzetes 1166-ban összegyűjti I. Frigyes számára a „História Caroli Magni”-t, („Nagy Károly élete”); Kon-rád pap pedig, ahogy önmagát az epilógusban nevezi, 1168-tól 1172-ig egy német „Roland-éneket” költ, ami „azonban voltaképpen egy Károly-ének”. [1182.]

Francia elődeik - akik 1050-től tűnnek fel, ám a XII. században le is lépnek a színről - a csúcsot a „Chanson de Roland”-ban érik el (Roland-ének) 1100-ban. [1183] Az ófrancia késő középkori énekesek szintén Károly uralkodásából merítik anyagukat [1184] - habár ezt az ortodox kutatók nagy része is puszta koholmánynak ítéli meg. [1185] Itt egyébként egy különös folyamatot figyelhetünk meg: „Csak egy ízben fordult elő, hogy egy nemzet a dal és a költészet révén egy másik náció személyiségét magasztalja.” [1186]

Számunkra ez egészen mást mutat. Két nemzet közös őst talál, akit így aztán valóban szárnyára vehet a történelem. A Karolingok mellett döntöttek, akik Nyugat-Frankhonban 987-ig uralkodtak, amíg a velük rokonságban lévő Capetingek fel nem váltották őket. Miután sorozatuk 911-ben épp egy Károlynál (az Egyszerű) tartott (ami a Karoling-háznál sokat nyom a latban, hisz kvázi névadó), egy korábbi, sokkal nagyobb Károlyra irányult figyelmük. A németek számára ez igen megfelelő volt, mivel a szászok - a Károlyt felfedező Ottók - csak 919-ben csatlakoztak a birodalomhoz. [1187] Senki sem vett volna komolyan egy még nagyobb, még öregebb Ottót valahol Quedlinburgban, vagyis a város nélküli Keleten.


A XII. század „Einhard”-ja
Mit jelent mindez „Einhard”számára? Azt, hogy több mint 80 meglévő kéziratát [1188] a Karoling-idők utáni hamisítványoknak kell tekintenünk. Már réges-régen erre a sorsra jutottak volna, ha Nagy Károly nem lett volna kétségbevonhatatlan, szent és sérthetetlen kulturobjektum. Theodulf úgy véli, Einhardot „általános műveltségben senki sem múlhatja felül”. [1189] Csakhogy az ő, bohókásan a királynak, nem pedig a császárnak ajánlott Karlsvitája egy igen vaskos hibával kezdődik, elvégre az utolsó Meroving-királyt nem István pápa, hanem Zakariás pápa detronizálta. A mű további mondatai is kétségeket ébresztenek. Einhard összesen 30 oldalas szövegét megvizsgálva Purlitz 12 ízben „pontatlan”, „túlzó” és „hamis” adatról tesz említést. [1190] Már Leopold von Ranke is éles kritikát gyakorolt: „A kis könyv tele van történelmi tévedésekkel. [...] Nemritkán tévesek az uralkodás évei [...], a birodalomnak a két fivér közötti felosztásánál éppen az ellenkezőjét közli annak, ami valójában történt [...]: a pápák neveit felcseréli, Károly feleségeit, ugyanúgy, mint gyermekeit, nem helyesen sorolja fel; oly sok hibát észlelünk, hogy gyakran kétségbe vonjuk a könyv valódiságát, habár bizonyosnak vehető, hogy a könyv eredeti.” [1191] Ejnye no, hogy lehet ennyi kétségen felülemelkedni?

Kiadója, L. Halphen kimutatta, hogy „Eginhard (= Einhard) Sueton Augustus életrajzát plagizálja, és ügyetlenül adaptálja, ahelyett, hogy egyszerűen elmondaná azt, amit látott.” [1192]

Már ha látta volna...
 Einhard felfedezője - aki a XII. században nyilvánvalóan az uj-jából szopta Károly életrajzát (már elnézést) - szívesen visszanyúl Suetonhoz. Ebben az összefüggésben érdemes megemlíteni, hogy „a nevezett Rahewin [...] még az olyan »mozgódíszletek« kombinációjával is (képes volt) Barbarossa Frigyes jellemzését alátámasztani, mint Einhard Nagy Károlyés Szt. Márton-port- réja az Apollinaris Sidonius életrajzában - s mindez Grundmann véleménye szerint a valóságot tükrözte.” [1193]
 Vajon Rahewin Barbarossa-jellemzése nem szolgáltat-e mozgódíszleteket az általunk bemutatott fiktív Károly portréjához? Valójában Nagy Károly, és apja, Kis Pippin biográfiáját nem ugyanarra a kaptafára húzták-e fel ugyanazon fiktív krónikák? Mindkettő harcol a longobárdok és szászok ellen, mindkettőnek van Karlmann-fivére, aki tehetetlen, mindkettőt felkenik és (talán) megkoronázzák, mindkettő államot ajándékoz a pápának, az úgynevezett képháborúban mindkettő az ikonok mellett voksol, mindkettő épít Saint-Denisben...
 Körítésként alkalmasint felhasználták Nagy Ottó életét is. Szintén óriás termetű, csaknem analfabéta, s harcol a Keletről betolakodó ellenség ellen (ez alkalommal a magyarok, s nem az avarok ellen). Szászország is ismételten Frankföldre támad, Ottó is áthalad az Alpokon a longobárdok ellen, Capuáig tör előre, ő is longobárd hercegnőt vesz feleségül, és Rómában ő is császárra koronáztatja magát. [1194]
 Nem szabad megfeledkeznünk a „Birodalmi Évkönyvekről”. Elég sokáig folyt a vita arról, hogy Einhard ezeket saját maga írta-e, vagy „csupán” egyik kortársa: a „Monumenta Germaniae Historica” forrásköteteiben ezeket az „Einhard-annalesek” címszó alatt jegyezte fel. [1195]
 Manapság ezen írásokat már nemigen tulajdonítják Einhardnak, inkább a korszakának - ettől függetlenül ezeket Einharddal együtt a XII. századra kell tennünk, pontosabban a bennük szereplő csillagászati adatok alapján 1150 utánra.
 És mi a helyzet Notker dem Stammlerrel(a dadogó Notkerrel), akinek a „Gesta Karoli Magni”-t, e félig mondaszerű anekdotakönyvet [1196] köszönhetjük? Ez nem „egy már mítosztól körüllengett uralkodóról” ír [1197], hanem a Károly legendát először és helyesen mondaszerűen ismerteti.


Zűrzavar Saint-Denisben

Most forduljunk a Párizs északi részén fekvő, igen híres Saint-Denis-apátság felé, amely értékes információkat nyújt számunkra a jellegzetes középkori eseményekről és azok értékeléséről. A jelenlegi vélemény szerint az apátságot 623-tól 625-ig, vagy 625-től 636-ig I. Dagobert (Meroving) király építtette szent Dionysius tiszteletére, aki a 250-ben történt lefejezése után a Mártírok hegyéről (Monmartre) még elvánszorgott eddig, hogy végül is itt lelje meg sírját. Az apátság ettől kezdve a Meroving-és a francia királyok sírhelyéül szolgált, de innen származnak Franciaország koronázási jelvényei, sőt még a királyi zászló is - az „Oriflamme” a bouvines-i csatából -, amelyet a Károly-mon- da szerint már Nagy Károly is előszeretettel lobogtatott. Egy olyan változat is kering, mely szerint I. Dagobert a pogányok elleni csatában vonultatta fel a zászlót, hogy azután átadja Saint-Denisnek. [1198] Csak 1418 után ment ki használata a divatból, olyannyira, hogy meg is feledkeztek róla. [1199]
 A gótika kialakulása szintúgy egybeforr az apátsági templommal. Suger alatt keletkezett 1137-től 1144-ig e stílus zseniális alapító épülete, melyhez 1231-től építette Pierre de Montreuil az első üvegezett hármas ívezetet, kis híján egy teljesen üvegezett, fényben úszó épület vízióját valósítván meg.


A feledékeny apát
Az 1122-től apátként működő Suger (1081-1151) a nyugati részt és a kórust az új stílusban készíttette el. A „Libellus de consecra-tione ecclesiae St. Dionysii”-vel még egy épületleírást is ránk hagyott, amelyben beszámol az építkezés indítékairól az alaprajzzal, a korábbi épülettel, valamint az újjáépítéssel kapcsolatban: „A frankok dicsőséges és sokat magasztalt királya, Dagobert [...] elrendelte [...] csodálatra méltó határozatával, hogy a szent tiszteletére építsenek bazilikát a király költségére. [...] A templomnak csupán egy hiányossága volt, nem volt elég nagy:nem azért, mert a király odaadása és jóakarata nem volt elegendő, azonban azokban az időkben, amikor a templom épült, egyáltalán nem létezett nagyobb, vagy akár ugyanolyan nagy épület sem. [...] Mivel a homlokzat  nyugati oldalán elhelyezett keskeny előcsarnokot mindkét oldalról tornyok szűkítették be, amelyek sem magasak, sem különlegesen impozánsak nem voltak, már közel álltak az omla-dozáshoz, ezért Isten segítségével ezen a helyen kezdtük el a szorgalmas munkát.” [12.00]

Suger apát halála után heves szemrehányásokat kapott e beszámoló miatt. A kritikus olvasók nem átallották megjegyezni, hogy ő nem a saját szemléjét írta le, hanem pusztán a „Gesta Dagoberti”-t másolta, amely az ő idejében már 300 éves volt. Más kérdés, hogy a „Gesták”-ról szintén tudható: „szerzője Dagobert építményét saját maga nem is ismerhette”. [1201]

Amiből az következne, hogy az apát, aki naponta misézett a helyszínen, olyan keveset értett meg a saját templomából, hogy saját szavai helyett inkább egy korábbi szöveget használt fel a bazilika leírására. Ráadásul az apát ritka tudatlansága tovább fokozódik: „Suger akkor is tévedett,amikor azt hitte, hogy az ő idejében meglévő templom a VII. századból származik. A Saint-Denisben meglévő oklevelekből - pl. Nagy Károlyéból 775. II. 24. [12.02] - megtudhatta volna, hogy a Karoling-uralkodók egy új építmény építésébe kezdtek, amelyet Károly király idejében, 775-ben szenteltek fel.” [1203]

Bár e dokumentumokat Suger házilag is megtekinthette volna, nem tette, így teljesen megfeledkezett két, időben hozzá sokkal közelebb álló, és ráadásul nagyobb jelentőségű építtetőről is. Elvégre ifjabb Pippin 754-ben kezdte el a Karolingok „új uralkodóháza első kőből épült nagyszabású építkezését” [1204], amelyet Nagy Károly 775-ben szenteltetett fel.

Az apát tudatlanságán még jobban elcsodálkozhatunk, ha megvizsgáljuk, hogy ki volt valójában Suger. Ez az apát nemcsak papvolt és építőmester,hanem időlegesen az ország kancellárjais: ebben a minőségében vette át a második keresztes hadjárat alatt a régensséget Franciaországban. Ehhez megkapta a „haza atyja” megtisztelő címet is. [1205] A „francia történetírás atyja” címhez úgy jutott, hogy kiadta VI. Lajos és VII. Lajos életrajzát, és megkezdte Saint-Denis egészen a XTV századig ívelő történetírását; az ő műve a „Grandes Chroniques de France” (Franciaország nagy krónikái), amely az első francia nyomtatott könyvként 1476-ban [1206] vagy 1493-ban [1207] jelent meg.

Vajon ez a történelmet és a művészeteket igen magas fokon ismerő világias pap és politikus, aki „a Monarchia mítoszát kigondolhatta és megalkothatta volna” [1208], nem tudta, hogy ő Kis Pippin és Nagy Károly templomát újította fel? Suger semmit sem tudott Charlemagne-ról, saját királya legeslegnagyobb elődjéről? Nem ismerte Nagy Károly unokáját sem, azt a Lajost, aki Saint-Denisben az elődje volt? Ilyen nagyfokú emlékezetkihagyásban szenvedett, pont amikor saját szakterületéről nyilatkozik? Vagy csupán arról van szó, hogy tulajdonképpen csak I. Dagobert királyt követte, akinek „első, legalább közvetve fenntartott művészi ábrázolása [...] Suger idejéből” ered? [1209]

E kérdésekre két kutatási síkon, az építészetarcheológiai, valamint oklevéltani síkon kereshetjük a választ. Nézzük meg először a helyi ásatásokat. [1210] Jan van ddr Meulen másodszor demonstrálta Chartres után, hogy az aprólékos kutatómunka milyen eredményeket hozhat napvilágra - más kérdés, hogy még az ilyen kritikus szellemek is megtévedhetnek, amikor az általuk támasztott magas igényeket szem elől vesztik.


Saint-Denis építéstörténete
Saint-Denisben végzett tevékenysége előtt Jan van der Meulen Jürgen Hohmeyerrel együtt megírta a chartres-i „katedrális biográfiáját”, egyszersmind tanújelét adva, hogy össze kívánja kapcsolni az építészetarcheológiai leleteket az irodalmi forrásokkal, ezekből pedig ajánlásokat és datálásokat kíván nyerni. Amúgy egyáltalán nem magától értetődő, hogy Jan van der Meulen a régész, valamint szerzőtársa Andreas Speer, az építész éppen Saint-Denist veszi górcső alá. így „csodálkozunk azon a tényen, hogy ezen évszázad katedráliskutatásainál a fő építményeket építészetrégészeti szempontból nem értékelték alaposan. Mindkét, a szakmát uraló művészettörténeti elemző iskoláról elmondható, hogy náluk a középkori művészet stílustörténeti meghatározása, továbbá a forrásmagyarázat állítólagos »histoire exacte«-ja (hiteles történelme) a túlzott jóhiszeműségen alapul a fennmaradt katedrálisokkal mint egységes és teljes műemlékekkel kapcsolatban.” [mi]

Ebből ered, hogy 1194, azaz a Chartres-ben ellenőrzött építési adatok előtti időszakból „nincs egyetlen úgynevezett koragót frank építmény sem, amely egészében forrástudományilag datálva volna - nemhogy részformáiban”. [1212]

Hogy ezt a kellemetlen és lehetetlen helyzetet kiküszöböljék, a szerzők szigorú munkaelőírásokat követtek. Szerintük „a meglévő épületrész régészeti tényeiből, valamint megbízható és általánosan ellenőrizhető kritériumokból kell kiindulni. Ezért az építményről új adatokat kívánunk feltárni a kutatók számára. Még egyes kedvelt kritériumok elvetésével is a lehető legszigorúbban tiszteletben kell tartanunk a közvetlenül hozzáférhető épületrégészet határait, leleteit. Ha azonban az egyes ásatási leletekről nem vitatkoznak behatóan, akkor előjönnek és kiütköznek a szakág ismert módszertani gyengeségei, amelyekre klasszikus példa a »középkori épületrégészet« máig alapvető munkájának tekintett Arcisse de Caumont  Evokationsfahigkeit von anerkannten Autoritáten (Elismert tekintélyek evokációképessége) című mű. Eszerint bizonyos falazat Karoling, mert például a vakolat vöröses, míg egy másik rész a XI. századhoz tartozik, mivel a kváder sokkal precízebben kidolgozott.  Az abszolút kronológia ezen előírását azonban soha nem kapcsolták a régészeti szakterület belső kritériumaihoz. Sőt ott, ahol érme-vagy sírleletek kerültek napvilágra, ezeket sokszor nem is vették figyelembe, vagy csak egyszerűen mellébeszéltek.” [12.13]

Ez a kritika a szakterület elevenébe vág, elvégre rámutat arra a szemléletre, amely előszeretettel foglalkozik úgy a vizsgálandó tárgyakkal, hogy előre tudja, milyen eredményekre kíván és fog jutni. Az efféle magatartás igen gyorsan letéríti a tudományos kutatást a helyes útról. Nem véletlen, hogy a szerzők keményen bírálják egyik Saint-Denisben vizsgálódó elődjüket: „A Crosby által ismertetett ásatási jelentés [12.14] azt a benyomást kelti, mintha egy már korábban biztosra vett elméletet az ezt követő ásatásoknak csupán igazolniuk kellett volna. Ismét tetten érhető e módszertani tétel elégtelensége, sőt hamissága, amely a forrás és épületrégészet tekintetében csupán azt keresi, amit megtalálni szándékozik. E tétel bizonyára megmagyarázza az ásatások dokumentációjának pontatlanságát, amelyek ennek megfelelően az előre megfogalmazott elméleteket semmiképpen sem befolyásolhatják.” [12.15]

Hogy az ilyen hebehurgya „módszerekkel szemben felvértezzük magunkat” [1216], „a módszertani rendet - azaz hogy ki következik ki után - az épületrégészetnek és a forrásanyag kutatójának szigorúan meg kell őriznie ”. [1217]

Ezzel az éles szerszámmal felszerelve a szerzők nekifogtak a Saint-Denis-i templom épületleírásának, amely korábban így szólt: 636: I. Dagobert felszentelteti az első templomot
 754: Kis Pippin megkezdi a Fulrad építtetését
 775: a Fulrad felszentelése I. Károly alatt
 1137: Suger apát megkezdi a nyugati oldal építését (1140-ig)
 1140: Suger leteszi az új kórus alapkövét (befejezik 1143-ban) 
 1231: Odo apát megkezdi a magas gótikus kórus építtetését (1281-ig)
 A páros - sajnos lényegében csupán a keleti oldalon - nekiállt vizsgálódni, s az első feltárás máris meghökkentő újdonsággal szolgált. A középhajó alatt, a nagy épület harántfalán át fut egy folyamatos sztrátum, amely a keleti részen 565 körüliként, a középhajóban általában Merovingként, míg nyugaton Karolingként van datálva. [12.18] Az 565-ös datálás egy egyedüliként azonosítható szarkofágra bazíroz, amely Amegunde királynőé. Ami egyértelművé teszi, hogy az ezen harántfalhoz tartozó templomépítés nem a VII., hanem a VI., vagy egy még korábbi évszázadban folyt. „Hogy I. Dagobert gestái a korábbi kutatást alkalmilag tévútra vezették, és Dagobertnek tulajdonították az építést, teljesen érthető, a Gesta mondának ez volt a célja. Az Amegunde-szarkofág felfedezése után azonban nem volt szükség további vitára, hogy a legutóbb Formigé [12.19] által közzétett álláspontot megerősítsék.” [122.0]
 Ez igazolta a konkurens véleményt, hogy a Szent Genovéva-templom az V század közepén épült, és Pippinig állt fenn, azaz Dagobert nem jöhetett szóba építtetőként. [1221] A szerzőpáros folytatja:  „Azt, hogy Dagobert nem kezdte el a bazilika építését, már Crosby [1222] is elfogadta - de csak abból a célból, hogy a feltételezett utóépítés, a »Karoling-bazilika« előtt teret nyisson.” [1223]
 A szerzők azzal fejezik be, hogy I. Dagobert csupán az ősi apszist „tette döntően kereszténnyé”, így fenntartották a 636-os felszentelés tényét [1224], majd a Károly-féle épület felé fordultak. Itt jutottak a meglepő tényállásra: egy teljes Karoling-templomot nem volt és most sem szabad Dagobert építményeként kezelni! Amit Karoling-maradványnak neveznek, az valójában az 565. évi Meroving-építkezésből származik. Eddig azonban - hogy megfeleljenek az írásbeli forrásoknak - a korábbi templom alapjait Dagobert-, vagy méginkább Károly-korabeli épületnek kellett tartani, ami ahhoz a ritka végkövetkeztetéshez vezetett, hogy a Károly és a Dagobert által emelt épületeknek azonos alapméretei voltak. [1225] Ennélfogva - a szerzők által az abszurdumig elvitt - „Karoling-szakrális építészet alapozása” [1226] semmivel sem lett nagyobb, mint egy másfél évszázaddal régebbi Dagobert-féle épületé, jóllehet azt Suger túl kicsinek tartotta. A valódi leletek ilyen önkényes magyarázatával kapcsolatban van der Meulen és Speer maróan gúnyos kritikát gyakorolt. Sumner Crosby, aki 1942 és 1981 között Saint-Denisről pub
 likált és a „Karoling-párt” prominenseként „makacsul ragaszkodott a méretek centiméter pontossággal történő megadásához, 
 amelyeket feltételezett lábmértékekből, arányokból és rekonstru
 ált (nem kiásott) épületrészekből vett, sőt ezeket (hogy a »the 
 massing of Fulrad’s church« - Fulrad templomának méreteit - 
 megmagyarázza) egy modell formájában is bemutatta. így kapta
 meg egy olyan templom képének ámyszerü körvonalait, amely soha
 nem létezett, miközben az általa elképzelt értékek bemutatása negy
 venöt évre meghatározta az épülettel kapcsolatos gondolkodást.” [1227]
 Világítsuk meg tehát mindezt összefoglalva: mivel a források
 ban egy Fulrad-építésről volt szó, amit 775-ben Nagy Károly je
 lenlétében szenteltek volna fel, fantomszerűen egy kora Karoling- 
 épületet rekonstruáltak annak minden jellegzetességével együtt, 
 holott - ha a régészeti evidenciát követjük - ez mint egészen más 
 jellegű Meroving-épület csakis a VI. vagy V századra datálható, 
 de semmiképpen sem a nyolcadikra. Tan itt jelentkezik a legvilá
 gosabban az a probléma, hogy az eddigi kutatás mennyire vakon, 
 mennyire betű szerint követte a krónikákat és okleveleket. Ami 
 egyben magyarázatot ad arra is, hogy a fiktív középkor miképpen 
 maradhatott meg olyan sokáig a történelemkönyvekben.
 Ugyanakkor a nyers kritika és a legjobb szándék ellenére sem 
 nyújt teljes védelmet van der Meulen és Speer vértezete. Mert 
 amíg az írásbeli forrásokat igaznak fogadják el, és a súlyos hami
 sításoknak nem járnak utána, addig fennáll a veszélye annak, 
 hogy bizonyos épületrészekhez fiktív eseményeket kapcsolnak. 
 Ezt van der Meulen alapszabálya - először épületrégészeti értel
 mezés, azután a forrásokhoz való hozzárendelés - sem tudja min
 dig kiküszöbölni. Amiért is a kritikus szerzők szerint két épület
 rész Karolingnak számít: a 805-ből származó, Hilduin apát állí
 totta külső kripta [12.28], valamint az apszisátépítés. Ehhez pedig 
 rögvest hozzácsapnak egy újat is: Charlemagne templombővíté
 se a nyugati épület alakjában [1229], amelyet eddig Suger XII. 
 századába soroltak. Tehát, mint látjuk, építészeti körsétánk ide
 jén egy pillanatig sem lankadhat figyelmünk.
 Van der Meulen és Speer nagy értéket tulajdonít Guibert von Nogent (1053-1124) állításának, hogy a XI. században egy úgynevezett „turris” jött létre, ez azonban már 1087 előtt [12.30] vagy 1094 előtt összeomlott. [12.31]
 Ugyanakkor ez a magyarázat megfosztja Suger apátot attól a dicsőségtől, hogy ő alkotta meg a gótika alapítóépületét. Ami néhány korábbi ítéletet figyelembe véve nem újdonság, Emst Gall például állította, Suger túlságosan román stílusban gondolkodott, és a főhajó építését, amely a gótika határozott jegyeit viseli magán, még el sem kezdte. [12.32.] Mi több, Suger a kórus megtervezését is „elveszti”: ugyanis mint a megnagyobbított kripta normann kápolnakoszorújára talált rá, azaz nem ő rajzolja meg, hanem ezt elfogadja kiindulási pontként. Ezenkívül - az utolsó meglepő lelet - a magas kórust nem készíti el a tetőzárókőig. [12.33] Tehát a XIII. században a magas gótikus kórus építésekor nem kellett lebontani a Suger-féle kórus boltíveit - amiről amúgy nem lelni beszámolót azt csak most látták el középívekkel. [1234] Suger természetesen soha nem állította, hogy ő a gótika ősatyja, templomát jellemezve csupán dicsérte a pompás díszítést, a kórus kiképzését, és legfőképpen a fényhatást. Abból viszont, amit magának tulajdonít, nem kell semmit sem kétségbe vonni.
 Van der Meulen és Speer szerint az építési sorrend a következő volt (noha ez az 1988-as könyvükből csak nagy fáradsággal bogozható ki): VI. század: 565 előtt Meroving-templomépület készül [ 12.35], talán már az V században [12.36], amikor Genovefa 460-ban a bazilikáját megépítette [12.37]

636: I. Dagobert kereszténnyé teszi az ősapszist, de csak azt [12.38]
 775: nyugati rész, mint kora Karoling-sírhozzáépítés, Pippinnek szentelve [12.39]
 835: Hilduin külső kriptája három radiális kápolnával [12.40]
 kb. 1060: Kibővített altemplom, és kórus/toronyépítés (Wilhelm ,,turris”-a)
 kb. 1090: Hilduin áloszlopsorai új oszlopfőket/törzseket kaptak [12.41]
 kb. 1137: Suger 1140-ig átépíti a nyugati szárnyat [1242.] 1231: Odo apát megkezdi a teljesen beüvegezett magas kórus építését [1243]

 Mindazonáltal van der Meulen és Speer mosolyra ingerlő középkorából még három épületrész marad fenn.
Ami Dagobert apszisátilleti, nem adnak épületrégészeti bizonyítékot arra, hogy az a VII. században végeztetett apszisátépítés eredménye lenne, hanem elfogadják a hagyományos, 636. február 24-i dátumot, mintha a Dagobert-féle állítólagos felszentelés bizonyító erejű volna. Ez az utalás nemcsak épületrégészeti szempontból értéktelen, de egyébként is kétkedésre ad okot, mivel a 636-os dátumot először egy, a XVII. századból származó forrás említi! [1244] Ebben az összefüggésben emlékeztetünk arra, hogy e templomban sohasem találták meg I. Dagobert sírját, mint ahogy Martell Károlyét és feleségéét, Chrotrudisét, továbbá Kis Pippinét sem. [1245] Ezt az is kiegészíti, hogy némely forrás Dagobertet tévesen és hamisan császárnak nevezi. [1246] Az, hogy őt a római Mainz újjáépítőjének titulálják, „a XI. század egyik tudományos legendája”. [1247] Suger azonban fontosnak tartotta, hogy az „állítólagos” Dagobert-féle összecsukható széket restauráltassa [1248], hogy ezzel „az ő templomalapítójának” kultikus tárgyát bemutathassa a híveknek.

Hilduin külső kriptájánálmaguk a szerzők is elismerik, hogy itt a templom már meglévő épületét csatolták hozzá. [1249] Azt, hogy ez a körülvett „keresztelőkápolna” melyik korból származik, a szerzők nem árulják el, csupán két 833-as pergament forrásra hivatkoznak. [1250] Ennek alapján viszont igen nehezen tudják megmagyarázni, hogy ebben a IX. századi kriptában hogyan állhatnak X. vagy XI. században épült áloszlopsorok. [1251] Avagy igen gyorsan megbosszulja magát, hogy ellenőrizetlen írásos források alapján próbáljuk egyes épületrészek korát meghatározni.

Így aztán Saint-Denis híres nyugati szárnya - amely önálló épülettömbként áll a templomhajó előtt (és egy francia kezdeményezés eredményeként valószínűleg hamarosan megkapja északi tornyát) - egyelőre csak kétségeinket növeli. Itt a két szerző közül egyik sem érez bizonyítási kötelezettséget, mert mint mondják: „A nyugati építkezés pontos épületrégészeti tényállása nem vonatkozik a mi tulajdonképpeni témafelvetésünkre.” [1252.] Ez csupán a maguk választotta témakorlátozás miatt fogadható el, amely egyszersmind azt is alátámasztja, hogy a menet közben megállapított kiegészítő eredmény hamis.

Hanem a Kelet-turris iránti érdeklődés egy esetleges nyugati meglétére is ráirányítja a figyelmet. A töprengés alapját azok a dokumentumok képezik, amelyek szerint Nagy Károly a nyugati oldalon apja, Pippin részére épített egy csatolt sírt, Suger pedig ezt megváltoztatta. És ki ne bízna Sugerben, amikor ő maga a „De Administratione” című írásában említi, hogy a nyugati épület Nagy Károly által építtetett toldalék? [12.53] Az okos apát így 1150-ben [1254], röviddel halála előtt Dagobert mellé még Nagy Károlyt is „megszerzi” építtetőként, ami sosem válik egy efféle intézmény kárára. Ugyanakkor sajnálatos módon mindkét művészettörténész úgy érzi, hogy a valóság igazolja őket, mivel a három jelenleg meglévő portál nem tartozik az eredeti homlokzathoz, hanem azokat utólag illesztették be, ezenkívül számos további részlet jelentős átalakításról tanúskodik [1255]; végül de nem utolsósorban Suger felhasznált régi Karoling-bronzkapukat is. [1256]

E felismerések azonban csak viszonylagos időrendet eredményeznek: a nyugati épületről alkotott alapkoncepciót - három axiális bejárat, első emeleti kápolnák - megváltoztatták. Abból a célból, hogy az abszolút időrend irányába haladjunk, az épület Karoling-részeit kell felderítenünk.

A két szerző közül egyik sem kísérli meg, hogy az itt fekvő, jellegzetesen Karoling-részeket felkutassa, bár tisztában vannak azzal, hogy minden más kutató itt Suger eredeti művét ismeri fel, azaz - igen bölcs változat - a XII. század két mestere csak egy fél évtized eltéréssel válthatta egymást. [1257] Von Meulen és Speer kritikája, hogy a Karoling-építmények állagát igen nehéz megkülönböztetni a (késő) romanikától, az elődeiknél is fellelhető.

Sajnálkozva állapítjuk meg, hogy a forrásokhoz történő szívós ragaszkodás e szakértőket is zsákutcába viszi. Mert Meulen-Speernek természetesen félig igaza van: ez a nyugati rész nincs a kórus tengelyében, ami a Suger idején végzett közös tervezést igen valószínűtlenné teszi. [12.58] Ráadásul létezik egy másik, igen jelentékeny probléma. A jelenlegi nyugati rész az V vagy VI. század Meroving-bazilikájától kissé nyugatabbra helyezkedik el. Maga Suger kénytelen a nyitott tetőszékkel együtt a nyugati részt mint „késő romanikai provizóriumot” meghosszabbítani, hogy áthidalja a gótikus új építményig terjedő időt, mely idő nem is volt oly rövid. [12.59] Ez a provizórium a régi templomot jó kétötöddel [12.60] meghosszabbítja, ami több mint figyelemre méltó.

Mindezen pótlólagos zűrzavarokra van egy egyszerűnek tűnő megoldás. A „turris” elsősorban egészen egyszerűen „tornyot” jelent, amiért is a hildesheimi Cecilia-templom esetében az „altissimae turres”-t „két igen magas torony”-nak fordítják. [1261] Miért is ne emelhette volna Vilmos a Turris-épületét nyugati épületrészként? Ha ez történt, akkor mi most egy XI. századi (kb. 1060, mint Caen) normann épületrész előtt állunk, amit Suger átépített. Vilmos király román stílusban építő kortársaiban még nem munkált akkora becsvágy a kényszerű templomhosszabbítás építése során, hogy nyitott tetőszék helyett gótikus bordás keresztboltozatot építsenek, vagyis a „turris” szót nem kellett ennyire gyötrelmes módon a kórusrészre vonatkoztatni, ami még a bizonyítást lefolytatokat sem győzi meg: „Egy valódi nyelvészeti-régészeti bizonyítás során a (turris) szónak ilyen további felhasználási változata szóba sem jöhet.” [1262]

Ezzel a keletkezését tekintve 1137-re kalibrált nyugati rész első építési szakaszát a XI. század második felére kellene visszadatálnunk, ami a román időszakon belül problémamentesen lehetséges, különös tekintettel arra, hogy Meulen-Speer meg sem állt egészen a IX. századig. Így minden további nélkül összeegyeztethető a régebbi bronzajtók Suger általi újrafelhasználása is, amelyeket váltakozva a VIII., a IX. vagy a XI. századra datálnak. [1263]

Miután ez a „turris” (részben) beomlott, legalábbis a felső részén újból fel kellett építeni, ez magyarázatot adhat arra, hogy a homlokzatok a jelenlegi formájukban inkább a párizsi homlokzatokra (Notre Dame, XII. évszázad) hasonlítanak, mint a caeni normann templom homlokzataira, amelyek a XI. századból valók. [1264] Mindeközben az is világos, hogy mindkét szerző figyelmen kívül hagyta saját, fontosnak tartott szabályait, amikor a nyugati részt épületrégészeti igazolás nélkül egyszerűen a Karoling-időkre teszi. Nézetem szerint az építéstörténet világosan mutatja, hogy Saint-Denisben a614és911 közötti kőfaragást és habarcskeverést fiktív tevékenységként kell kezelni.

Az alapzatépítés gótikája egyébiránt azért is érdekes, mivel van der Meulen és Speer állítása szerint egyetlen 1194 előtti frank temp
 lomnál sincsenek az építési adatok kielégítően bizonyítva. [12.65] Mennyi maradt ránk egyáltalán? A „hatalmas épületek Nagy
 Károly idejében'1'1(768-ig) témakörében már Albrecht Mann is kiszűrt a forrásokból néhány meglepő „darabot” [1266], amelyek arról tanúskodnak, hogy egyes épületeket nem azért nem lehet megtalálni, mert az enyészet martalékává váltak, hanem mert meg sem építették őket:„Ezen okmányokban szereplő hatalmas épületek léte 
 társadalmi-gazdasági indokokkal sem támaszthatók alá, hacsak 
 nem tételezzük fel az antik építmények átvételét. Az alternatív javaslat, hogy mindezeket múlékony anyagból építették, nem felel 
 meg sem a hagyománynak, sem a régészeti tapasztalatnak.” [1267] Minthogy ezen épületek - még kevésbé, mint ókori magvaik - 
 létezése nem igazolható, bizony az egész korszakra vonatkozó, 
 fennmaradt krónikák hamisítványoknak tűnnek.

Saint-Denispedig megadja nekünk azt a ritkának mondható 
 esélyt, hogy a korai és késői középkoron belül eljuthassunk egy 
 olyan építési időrendhez, amely kizárja a délibábos építkezési periódusokat.

VI. század: Meroving-templomépítés 565 előtt, talán már az V században (az apszist 614 előtt felújítják)
 614—911: a fiktív időben nincs építkezés 
 1070 táján: normann építkezések befejezése - nyugati rész és kápolna kripta
 1090: esetleg kriptabővítés új oszlopfőkkel és oszlopokkal 
 1137: Suger apát megkezdi a nyugati rész átépítését (1140-ig) 
 1140: a keleti kórus alapkőletétele, amely bolthajtás nélkül marad
 1231: Odo apát alatt a magas kórus építésének megkezdése A kolostor, vagyis a „castellum” többi területéről a jelen pillanatban szinte semmit sem tudunk. Talán csak annyit, hogy 1000 táján Saint-Denis egy vizesárkokkal és feltehetően sáncokkal megerősített 500x400 méteres kis település volt. [1268] A monumentálisán kiépített központban - amelyhez a kolostoron kívül még négy további templom és kápolna tartozott - szárfából készült faépületek álltak, bevakolt, vesszőfonatos vert fallal. A „tulajdonképpeni kolostor együttes, amelynek az építészeti szerkezetéről jóformán semmit sem tudunk, 150 szerzetesre volt méretezve”. I1269]


Saint-Denis és a krónikák
A kutatás régen ráébredt arra, hogy az oklevél-hamisítás a XII. században élte virágkorát. Saint-Denis, e tevékeny kolostor, természetesen nem lehetett kivétel, sőt! Véleményezzük csak az ottani kézirattárban fellelhetőket.

Úgy tűnik, hogy a „Fredegar” folytatását, a „Libri historiae Francorum”-ot 121-ben egy Saint-Denis-i szerzetes írta. [1270] Vagyis itt tulajdonképpen egyetlen, a VII. századra vonatkozó történelmi leírás keletkezett. S hogy milyen színvonalon? Már Fredegar krónikája „siralmas nyelven és ugyanilyen stílusban” íródott, s folytatójánál „mindez még tovább romlott. Szinte nem is beszélhetünk irodalomról. Másrészt keveset írt, ráadásul az oklevelek nyelve zűrzavaros.” [1271]

Egy XI. századi hamisítvány szerint az apátság végre megkapta a királyi „palatium”-ot, azaz a királyi palotát. Ez az úgynevezett „Testamentum Dagoberti”-re hivatkozik, aminek a VII. században kellett megszületnie, azonban ekkorról csupán a „Gesta Dagoberti”-vel rendelkezünk, amelyet korábban „bizonyosan 835 előttiként” határoztak meg [1272], manapság általánosan a IX. századból származtatják [1273], persze, ha az ismertetett építészeti leleteket figyelembe vesszük, akkor mindegy, hiszen hamisítványnak tekinthető.

A Suger-féle apátság Károly adta kiváltságának hamisítása 1149-ben [1274] a négy hamisítás egyike, amelyekkel eddig tizenegy „szavatoltan” valódi, Saint-Denisre vonatkozó Károly-okle- vél áll szemben. [12.75] Tehát Suger apát halála előtt nem sokkal vált igen fontossá, hogy az apátságban legyen legalább egy Nagy Károly-féle épületrész, s hogy ráadásul az „ő” Saint-Denisét a hatalmas ősatya különféle kiváltságokkal ruházza fel. így kisvártatva kiderül, hogy Károly a kolostort birodalma valamennyi temploma fejévé és valamennyi utóda számára koronázási hellyé nyilvánítja: püspöki kinevezést csak a Saint-Denis-i apát hozzájárulásával lehetett jóváhagyni, továbbá Károly a birodalmát Isten után közvetlenül a hűbérúri tisztet betöltő Szent Dionysiusnak köszönte meg. Manfred Groten mindenesetre azt gyanítja, hogy ezt a bizonyos Károly kiváltságot 1127 és 1129 között Suger saját kezűleg hamisította. [12.76]

Mi lett volna annál kézenfekvőbb, mint hogy a Nagy Károly által végzett templomépítést és templomszentelést is „egy fiist alatt” álmodják meg? Suger, ugyan csak akaratlanul, egy keltezési támpontot hagy hátra a körvonalépítésről, amikor a tornyok közötti túl szűk bejáratról beszél. Ez a nyugati épületrész jellegénél fogva soha nem származhatott Meroving-időkből, mivel akkor még nem ismerték ezt a szárnyat. Ez - a teljesen elfogadott szemlélet szerint is - legalábbis a Karolingok idejében, 785 után épülhetett meg. így emögött semmi esetre sem állhatott Dagobert vagy Pippin, és nem is szentelhették fel 775-ben Nagy Károly alatt - ami Suger hamisításáról lerántja a leplet, egyszersmind megerősíti, hogy eme épületrész a XI. században keletkezett.

Suger mint építtető egymásután két fiktív uralkodótnevez meg elődként, elsősorban a Meroving I.  Dagobertet, majd később Nagy Károlyt. A Meroving-ldrályról írták a kolostorában a „Gesta Dagoberti”-t, állítólag 832-ben. Miáltal Dagobert és életrajzírója egyaránt a fiktív időszakba kerül, az állítólagos Dagobert-féle templomépítéssel egyetemben. Mivel Suger szeme előtt csupán az ő román temploma állott, a pompás Meroving-bazilikát nem ismerhette, annak leírását átvette a „Gesta Dagoberti”-ből, ahonnan már csak egy lépés vezet el addig a megállapításig, hogy a „Gestát” Suger életében és az ő megbízásából írták. így keveredett a túlságosan is a múltba ringatózó Suger olyan rossz hírbe, hogy a saját kolostortemplomának történetét sem ismerte rendesen. Hogy egy további elődöt is „tervbe vett”, ezt most ne firtassuk. Mindamellett feltűnő, hogy „Karolus tertius”-nak nem (III.) Együgyű Károlyt (893-922), s nem (III.) Vastag Károlyt (885-888), hanem II. Kopasz Károlyt (840-877) nevezték. [1277] Ebből arra is lehet következtetni, hogy ezen apátok netán „készenlétben tarthattak” még egy Károlyt, vagy Martell Károlyt a királyok és császárok közé sorolták?

Úgy látszik, mintha Suger az ő Saint-Denisét nemcsak két uralkodóval kívánta volna felértékelni, de a templomvédnök sajátos életrajzával is. Hilduin apát a IX. századból a Dionys-legenda kitalálójának számít, azonban neki mint „fiktív kortársnak” alkalmasint önmagát kellett kitalálnia. Hilduin legendája merészen egyesíti a III. század szent Dionysiusát az I. század Dionysius Aeropagitájával, valamint az 500. évi újplatonista ál-Dionysius- sal. Azt már a többször Saint-Denisben tartózkodó Petrus Abaelardus (1079-1142), „a Nyugat első professzora” [1278], is bebizonyította, „hogy Hilduin híres szövegeaz apátság alapítójáról (Dagobert) pusztán üres fecsegés,és hogy Párizs első püspökének (Dionys) semmi köze sincs a Szent Pál által megtérített Areopagitához (ál-Dionys)”. [1279]

Az ál-Dionysius misztikus írásait  Johannes Scotus Erigena (810-877) fordította le Saint-Denisben. Ez az okos ember viszont annyira megelőzte korát, hogy műve csupán a XII. században „vált ismertté, értették meg és használták fel”. [1280] Az egyház az ő perét csak 1210-ben, tehát 333 évvel a halála után folytatta le. Mivel ez „az első skolasztikus” [1281] életében nem gyakorolt hatást, régóta esedékes, hogy őt abba a X3-XII. századba vigyük, ahol panteista gondolatai oly jelentősek voltak. [1282] Ugyanakkor a korai skolasztikát, amelynek gyakorlatilag csak őmiatta kell a IX. századtól a XII. századig tartania, szolidan áthelyezhetjük a XI-XII. századba.


Umberto Eco - szép és jó
A korszakok összezavarodottságát, ha akaratlanul is, Umberto Eco szintén tanúsítja. Esztétikai vizsgálatainál ő azt kívánta bizonyítani, hogy a középkor sokáig habozott, hogy a szépségre sajátos kategóriákat dolgozzon ki. így hívja fel a figyelmet Hilduin apátra, aki 872-ben az ál-Dionysius görög szövegét először fordította le latinra, és ebben „a szépet” („kalon”) mint „bonitas”-t, és mint „jóságot” adja meg, nem pedig mint „a jót”. A IX. század apátja számára a szépség és a jóság egyformán jó volt. 1160 körül azután Johannes Saracenus ismét lefordítja ezt a szöveget, és most már a „kalon”-ra a valóban megfelelő „pulchritudo”, azaz szépség kifejezést választja. [12.83] Eco így folytatja: „Hilduin és Johannes Saracenus szövege között De Bruzne szerint is egy egész világ van. Ez nemcsak a tanítás, a Dionysius-szöveg mélyebb megértésének a világa. Hilduin és Saracenus között találni a barbár évszázadok végét, a Karoling-újjászületést, Alkuin és Hrabanus Maurus humanizmusát, az ezer év rémületének legyőzését, az élet pozitív voltának új értelmezését, a feudalizmusból a városi kultúráig való fejlődést, az első keresztes hadjáratokat, a közlekedés új felszabadítását, a romanikát, a nagy zarándoklatokat Santiago de Compostelába, és a gótika első virágzását.” [12.84]

A vizsgálatnál tekintsünk el attól, hogy Umberto Eco mindenkori adatközlőjét, Hilduint 872 helyett tévesen 772-re, sőt, olykor 722-re teszi, különben nem tudnánk őt a Karoling-újjászüle- tésnél és Alkuinnál követni. Összefüggésünkben ennél a botlásnál fontosabb az, hogy szerinte Hilduint és Saracenust, vagyis a IX. és a XII. századot óriási távolság, szinte egy világ választja el egymástól.

A XIII. század eleji skolasztika intenzíven foglalkozik a „bonum” fogalmával. Nagy képviselője, Aquinói Tamás számára az az egyenlővé tétel természetes, amelyet Robert Grosseteste 1242 előtt a Dionysius magyarázatában hangsúlyoz: „Ha pedig minden dolog egyformán a jóra és a szépre »irányul«, akkor a jó és a szép ugyanaz.” [1285]

Eco szerint a „kalon” értelmezése a következőképpen alakult: IX. század: jó, XII. század: szép, XIII. század: jó és szép, ahol szép = jó.

Ha pedig már a IX. században a „szép” fordítása „jó” volt, akkor már akkoriban elérték a XIII. század eleji skolasztikus felismerés szintjét. Mivel többször tapasztaltuk, hogy a Karoling-kultúra skolasztikus folyamatokat előlegez meg, e szellemi fejlődés időszakának rövidítése hovatovább magától adódik. A XII. századig a „szép” egyszerűen „szép” volt. Azután ítélte úgy a skolasztika erkölcsi megfontolásból, hogy a „szép” nem lehet egyszerűen „szép”, hanem „jó”-nak is kell lennie, hogy megcsodálhassuk.

Ebben az összefüggésben csak arra utalunk, hogy még olyan kortársak is, akiknek Eco szerint ellenfeleknek kellett lenniük, „párhuzamosokká” válnak, ha az ember veszi magának a bátorságot, hogy előítélet nélkül vizsgálja őket. így dicséri Eco a „Libri Carolini”-t, amelyet egyszer Alkuinnak, másszor Theodulf von Orléans-nak tulajdonítanak, ahogy az például egy Mária-képen a művészi önállóságot látja, és nem csupán annak misztikus funkcióját. [12.86] „Ez rendkívül világos megfogalmazása a képzőművészeti nyelv önértékének (ami nyilvánvalóan ellentétben áll a katedrális poétikájával és a Suger-iskola allegorizmusával).” [1287]

Valójában meglepő, hogy az állítólag olyan allegorikusán, szimbolikusan és misztikusan gondolkozó középkor Karoling-ki- fejeződéseiben mégis annyira „evilági” tudott lenni, és ezáltal elkerülte a bizánci képháborút.

Ugyanezt a folyamatot megtalálhatjuk Sugemél is. Amikor ő leírja a Saint-Denis-i kincstár műtárgyait, nem hallgat arról, hogy egy drágakő Jézus szívét vagy valami hasonlót szimbolizál, s egészen „evilági” nyelvre törekszik. „így beszél ő talán lelkesen egy nagy, értékes drágakövekkel, nevezetesen hiacintokkal és topázokkal díszített, 140 uncia aranyból készült kehelyről, és egy, a művész által csodálatra méltóan elkészített, sas formájú por-fírvázáról, amely sok éven keresztül hevert egy páncélszekrényben.” [1288]

Suger itt leltározó írnoknak mutatja magát, akinél az ereklyetartó aranysúlya fontosabb, mint bármely gyönyörű allegória a transzcendensről. Ettől a saját templomépítését megörökítő leírása sem különbözik sokban: mintha a gerendák keresése, és az építkezés finanszírozása az egész vállalkozás legérdekesebb szempontjai lennének, miközben egy szót sem veszteget a forradalmi csúcsíves boltívekre. [1289]

Amikor majd a fölösleges évszázadok eltűnnek a történelemkönyvekből, a középkor törekvéseit egészen másképp fogjuk látni. Érdemes lesz Egon Friedel ellenképét nemcsak élvezni, hanem újból meg is vizsgálni: „A középkor komornak, korlátoltnak, hiszékenynek tűnik számunkra. És valóban: akkor tényleg mindenben hittek. Hittek minden vízióban, minden legendában, minden híresztelésben, minden költeményben, elhitték az igazat és a hamist, a bölcset és az őrültséget, szenteket és boszorkányokat, Istent és Sátánt. Azonban önmagukbanis hittek. Mindenütt valóságot láttak, még ott is, ahol nem volt: minden valóságos volt. [...] Ezért minden túlvilágiság, nyomorúság és szűkösség ellenére nagyszerű annak az időszaknak az optimizmusa: aki hisz a dolgokban, az mindig tele van bizakodással és örömmel. A középkor nem volt sötét, a középkor világos volt!” [1290]

A középkori valóság ilyen önkényes személete azon embereket is magával sodorja, akik betű szerint elhiszik, amit éppen ők hamisítottak meg saját kezűleg. Ezzel szemben áll az az értékelés, amely a középkori embert úgy látja mint a földi siralomvölgyben a túlvilág felé botorkáló vándort, aki teljesen ki van szolgáltatva a szerzeteseknek, akik erővel és lendülettel vetik rá magukat a feladatra, hogy kolostoruk számára tiszteletre méltó alapítólevelet hamisítsanak, amely kiegészítő területeket és emelkedő jövedelmet garantál számukra.

 Ez pedig tucat-és százszám fordul elő anélkül, hogy beleille-ne közismert középkorképünkbe. 

Saint-Denis és Franciaország
Manapság már egyetlen illetékes tudós sem lehet azon a véleményen, hogy Németország és Franciaország a IX. században, még pontosabban a 842. évben keletkezett, amikor a német Lajos és Kopasz Károly letette a strassburgi esküt. Csak az ófelnémet és az ófrancia szétválasztása miatt kell ezt a dátumot megtartani, jóllehet ennek, mint azt fentebb bemutattuk, nincs bizonyítéka. Kari Lamprecht óta sem a IX., sem a X. században nem várhatunk német vagy francia nemzeti öntudatot. [1291] Természetesen Johannes Haller még 1943-ban azt a nézetet képviselte, hogy „a német állam létrejöttét” a 911. évre kell tenni [1292], azonban ezt ő korának köszönhette. A szó szoros értelmében a német történelem Carl-Richard Brühl Nyilatkozata (Statement) szerint valamikor az 1025 és 1106 közötti időszakban kezdődött. [12.93]

A francia nemzet létrejöttére már hosszabb idő óta egy meglepően késői időpont tekinthető érvényesnek, ami reálisnak tűnik, mivel nem abból a kívánságból származik, hogy minél régebbi legyen: ez az 1124. év. [1294] V Henrik 1122-ben kötött békét a pápával (wormsi konkordátum), és rögtön elindult, hogy a francia királyt megdöntse. Suger, akit eddig csak mint apátot és építtetőt ismertünk, erre fel megszervezi a szellemi és világi ellenállást. Mindenki az ő kolostorához özönlött, hovatovább itt csírázott ki a nemzet: „Egész Franciaország odasietett, hogy a királyság ügyét megvédje, ami - tekintettel a támadó személyére és múltjára, nevezetesen a császár személyére - szükségképpen szintén az egyház dolga volt.” [12.95]

Saint-Denisben a rendek kinyilvánították hűségüket a király iránt, miközben VI. Lajos az Oriflamme-t, Károly mítoszi hadijelvényét elvette az oltárról. Az összekovácsolt nemzet e nyílt ellenállását látva V Henrik megszakította hadjáratát. [1296] „A hadsereg összegyűlésében találtam meg először a francia nemzetet.” [1297]

E nemzeti születésnapon, 1124-ben Saint-Denis az ő Suger apátja idején vált Franciaország vallási központjává, ami addig L. Olschki szerint nem létezett. A király a zászlóátadással szent Dionysius vazallusává vált, Saint-Denis pedig „birodalmunk fejévé”. [1298]

Suger szerint a király ezen események után apja, I. Fülöp koronáját az apátságnak adta, és az apát részt vehetett a királyszentelésen. Suger csupán arról „feledkezett meg”, hogy a koronát már négy évvel korábban az apátságnak adományozták, még azelőtt, hogy ő 1122-ben apáttá lépett elő. [1299] Még egy másik, valóban az 1124. évre eső eseményt is csupán mellékesen ábrázolt: Saint-Denis ismét elnyerte a híres nagyvásár, a „főire du Lendít” rendezési jogát. [1300] Suger ezt nem publikálta, mivel kolostorának egy lehetőleg régi vásárjogot kívánt. Bár a valódi, de megszakadt Lendit 1048-ból származott, ő azt állítja, hogy a Dionysius-ereklyékkel kapcsolatos vásár Kopasz Károlyig, azaz a IX. századig nyúlik vissza. [1301] Sőt, a mai kutatás, bizonyára Suger inspirációi alapján, abból indul ki, hogy a Saint-Denis-i vásár azon kevesek közé tartozott, amelyek a késő ókor óta léteztek. [1302]

Suger, akit a francia krónika megalapítójaként ismerünk, arra tett erőfeszítéseket, hogy a sötét történelmi időkben további gyökereket fedezzen fel. A Nagy Károllyal való kapcsolatot nemcsak a legendás Oriflamme-mel sikerült megteremtenie.

„A Capeting-dinasztia fellépése úgyszólván Nagy Károly történelmi és legendás személyisége árnyékában történt. Mind VI. Lajos, mind VII. Lajos (1101-1180) uralkodásukat a Karoling-állameszme valódi  renovatiójának (felújítás) tekintették. Maga Suger e gondolat hirdetője, ha nem feltalálója volt; VI. Lajos életecímű művében a királyt a nagy császár legitim örököseként mutatja be. Suger szerint VI. Lajos az 1124-es gyűlésen tartott beszédében igényt támasztott a Németország feletti uralkodásra is, mégpedig a frank királyi jogra való hivatkozással. Ezt a Karoling-örökségre való igényt akkoriban Németországban sem hallgatták agyon. Lényegében rávette Barbarossa Frigyest, hogy Nagy Károlyt 1165-ben szentté avassa, és kultuszát Aachenben ünnepélyesen bevezesse. Ez az intézkedés Franciaországban visszhang nélkül maradt. Itt kapcsolódik a Karoling-hagyomány Saint Denis-hez.” [1303]

Márpedig itt elérkeztünk ahhoz, hogy megértsük azt a fura tényt: mivégre is magasztalja két nép egyszerre nemzeti hősként Nagy Károlyt. Azáltal ugyanis, hogy rá hivatkoztak, a szomszédos országot is mindenki saját államának tekinthette. Hogy tulajdonképpen fiktív személyről van szó, csak megkönnyítette kettős nemzeti hősként való támogatását.

Már ejtettünk szót arról, miképpen „lendült fel” Nagy Károly kultusza Barbarossa Frigyes és kancellárja, Rainald von Dassel alatt. Most azt találjuk, hogy a Rajna túlsó oldalán Suger apát e cél érdekében már korábban nekiállt tevékenykedni. Azon fáradozott, hogy mint Nagy Károly és Kopasz Károly kései krónikása, Karoling-reneszánszt valósítson meg. Ehhez különböző szinteken szabályos propagandahadjáratot indított el. Egészen „fent” találhatóak a hivatalos „krónikák”. Az alacsonyabb régióknak olyan elbeszéléseket emelt ki ezekből, amelyek később a népdalokban terjedhettek szét. Turoldus „chansons de geste”-je, meg tán a „Roland-ének”-e képezte a megénekelt hazafias történetírás alapjait - mely művek nagy valószínűséggel ugyanabból a forrásból merítettek, mint a „krónikák”, nevezetesen a Saint-Denis-i hamisítóközpontból. [1304] Ami számít: e daloknak köszönhetően minden francia megpillanthatja Nagy Károlyban az ő Charlemagne-át [1305], és így a szerzetesek nagyon hatásosan szállíthatták az alapanyagot az utcát és a csapszékeket hősi énekekkel „beborító” lantosok számára. [1306]

Különösen szembetűnő Suger három irodalmi műre kifejtett hatása, amelyek megírását nem csupán az egyesített nemzet képének megfestése motiválta, de az is, hogy Saint-Denist a birodalom vallási központjaként ábrázolja. így lehetett zarándokhellyé tenni, „ahol a keresztes hadjárat gondolata a Nagy Károlyra való emlékezéssel fonódott össze”. [1307] Nagy Károly állítólagos szentföldi turnéjának mind a latin „Descriptio”-ja (leírása), mind a népies francia változata „Le pélerinage de Charlemagne” (Charlemagne zarándoklata) „céltudatosan átalakította a legendát abból a célból, hogy Saint-Denis passióereklyéinek hírnevét terjessze, amelynek tiszteletére a Lendit-et alapították”. [1308]

Károly állítólag Jeruzsálem felszabadítása után, hazautazásakor egy sor ereklyét kapott, amelyet aztán magával vitt. Legalábbis ez szerepel a szövegben, amely állítólag a jeruzsálemi pátriárka és a bizánci császár megbízásából készült. A valóságban azonban az egész egy Saint-Denis-i szerzetes agytomájának az eredménye. [1309]


Keresztes hadjárat Santiago de Compostelába
E témához kapcsolódik az ominózus „ál-Turpin”, egy ismeretlen szerző szövege, amely akár Franciaországban, akár Németországban is keletkezhetett. Mivel a szerző a Suger által hamisított Károly kiváltságot ismerte, valószínűleg 1140 és 1150 között jegyezhette azt le [1310], még valószínűbben 1149 és 1165 között. Haszna egyértelmű: a német kancellár, Rainald von Dassel megbízásából döntő bizonyítékot szolgáltat Károly 1165-ös szentté avatásához. A Károly idejében élt Turpin elvben a reimsi érsek nevében (784-794) írta meg a „História Karoli Magni et
 Rotholandi”-t, beszélt a „legszentebb hitvalló” Károlyról, végül megfogalmazta a keresztes hadjárat gondolatát. Ezenfelül Barbarossa ellenpápája, III. Paschalis (1164-1168), valamint a jogszerű pápa, II. Calixtus (1119-1124) nevében úgyszólván önmaga vallja be, hogy az ő XII. századi szövege a VIII. századi Turpin műve. [1311] Végül kitalálja, hogy a „Turpin” álnév takarta történelmi személy az „érseki költő” megtisztelő címet is viselte, mivel ismert verseket is szerzett. [1312]

Manapság messzemenően figyelmen kívül hagyják az ál-Turpin azon törekvését, hogy a hívők figyelmét Rómától el-, egészen más helyekre terelje. Jeruzsálemről már volt szó, de még erősebben támogatta Santiago de Compostelát. A XII. század eleji spanyol krónikások az ellen küzdöttek, hogy éppen Károly kezdte volna el a Reconquistát [1313I, miközben az ál-Turpin éppen ezt a legendát propagálta. Egy álomlátomás után Nagy Károly Santiagóig nyomult volna előre, ahol az apostol sírját ismét hozzáférhetővé tette, majd püspököt és kanonokot nevezett ki. A legyőzhetetlen azután elfoglalta egész Spanyolországot Córdobáig, és az általa összehívott zsinat biztosította Santiago primátusát. [1314]

A Barbarossa által megrendelt Károly ereklyetartó a fedélhaj-lás nyolc mezejében ábrázolja Károly tetteit: valamennyi az ál-Turpinra utal, hiszen ő foglalkozik a spanyolországi hadjárattal, amint harcra toboroznak a hitetlen szaracénok ellen. [1315] Nem véletlenül áll a „valódi” reimsi érsek, azaz Turpin szobrocskája közvetlenül az „igazi” Nagy Károlyé mellett. Amúgy érdekes, hogy az aacheni ereklyetartó próféták és szentek helyett világi uralkodók képmását mutatja, de jellemző módon kizárólag a német oldal uralkodóéit. [1316]

Ezen hamisítások és fikciók vadonában az igazságot csak a fölösleges évszázadok kiselejtezésével lelhetjük meg. Már Károly Turpinja, mint egyébként mindenki a VIII. században, „hamisított”, és önmagát jellemzően ál-Turpinnak nevezte. Másképpen fogalmazva: Turpin és ál-Turpin a XII. század egy és ugyanazon fikciója, amelyet a császári hamisítói igény egyik névtelen megvalósítója eszelt ki, kitalálva nemcsak (fiktív) Nagy Károlyt, hanem szent Nagy Károlyt.

Az ál-Turpin Károly-művét egy Saint-Denis-i iratcsomó rejti, „História Caroli Magni” címmel, amelyet valószínűleg közvetlenül 1184 után állítottak össze. [1317] Mivel ez tartalmazza Einhard Károly-életrajzát is, azonban legnagyobb része a XII. századból származik, erősíti azt a gyanút, hogy Einhard szintén XII. századi. Egyben azt is jelzi, hogy Saint-Denis is hasznot húzhatott az amúgy is fiktív Károly színleges hadjáratából. [1318]

„Nagy Károly spanyol »keresztes hadjáratának« újjáélesztése az ál-Turpin által [...] kétségtelenül sokban hozzájárult a Saint-Denis-kolostor igényeinek támogatásához.” [1319] Ebben a történetben Saint-Denis apátja de facto „Franciaország prímása” lesz. [132.0] Mindezen felül még ugyanebben a (XII.) században hamisítottak egy Nagy Károly-dekrétumot, ez minden olyan kiváltságot felsorol, melyeket a császár az ál-Turpin szerint a kolostornak biztosított, úgyhogy az apát ezenfelül de jure is Franciaország prímásává vált. [1321]

Ezért nem véletlen, hogy Saint-Denis legendás, Karoling-idő- beli apátja a „chansons de geste” szerint megdöbbentően hasonlít Saint-Denis 1130-ban élt apátjára, a jó öreg Sugerre [132.2], s azon sem csodálkozhatunk, hogy a IX. századi Hilduin apát Jámbor Lajosnál szóról szóra ugyanazt a szerepet játszotta el, amit Suger apát VI. Lajosnál. [1323]

Éppen e gondolatok jegyében R. L. Wilpole kiváló érveket talált arra, „hogy annak számára, aki felelős volt a XII. század második negyedében született terjedelmes történelmi és »epikus« munkákért,  a történelmi tények és jámbor legendák közötti különbség igen világos volt. E felelős személyiség pedig senki más nem lehetett, mint Suger.” [1324]

Tehát Suger apátban egy par excellence hűvösen számító történelemhamisító áll előttünk, akinek párja Németországban hasonló minőségben dolgozott Barbarossa Frigyes alatt.

Gondolkozhatunk persze azon, hogy Suger milyen megbízásokat adott más elbeszélésekre. A „Gesta Dagoberti”, amely ez ideig a IX. század hamisításaihoz számított [1325], és 833-ra datálták 11326], azt a kísérletet szolgálta, hogy Saint-Denis önállóságát Párizzsal szemben érvényre juttassa, amiért is Szent Dionysius vértanúságát az I. századba helyezték át [1327], miáltal az megelőzte Szent Genovéva (Párizs védőszentje) vértanúságát. Ezzel a „Gesta” választ adott a „Vita Genovefae”-ra, „amelyben a Saint-Denis-kolostor az ellen védekezett, hogy csak célzásképpen a (párizsi) Szent Genovéva-temploma jellegét viselje” [132.8], és így biztosítsa függetlenségét a párizsi püspökséggel szemben. [132.9] A konkuráló „Genovefa-Vita”-naka VI., a VII. vagy a VIII. században kellett keletkeznie, benne Bruno Krusch már 1893-ban egy „tudatos fikciót” ismert fel, és le kívánta leplezni a „legendavilágot”, „a St. Genovéva-i szerzetes őrült fantáziáit”. [1330] (Nyitva hagyjuk, hogy a „Gesta Dagoberti” a X., a XI. vagy a XII. századból származik, azonban alább utalást teszünk a legkorábbi lehetséges dátumra.) Végül arra is utalnunk kell, hogy magának a híres-hírhedt Konstantin-féle hamisításnak a szerzőjét egyes kutatók szintén Saint-Denisben találták meg. [1331] Fentebb kifejtettem, hogy ez a hamisítás nem készülhetett a VIII. században, legfeljebb a X. vagy a XI. század végén. így ez nem terhelhető Suger számlájára, legfeljebb egy pápához hű elődjének róható fel. Vijon a „Franciaországban tevékenykedő »hamisítóműhelyt«, amely a pszeudoizidorikus hamisításokról gondoskodott” [1331], szintén a Saint-Denis-i termekben kell keresnünk?

Bizony, meglehet: megtaláltuk „az egyházi jogforrások legmerészebb és legpompásabb hamisításának” [1333], „a világtörténelem legnagyobb csalásának” a bölcsőjét, legalábbis Johannes Haller ezt a tízezer kivonatból és száz meghamisított pápai levélből álló iratcsomót eképp nevezte. [1334] Egyben világossá válik, hogy nem képzelődő szerzetesek anticipáltak jámbor irkafirkáikkal évszázadokat, hanem hidegen számító politikusok utasítására hamisították meg mindazt, amire azoknak céljaik és szándékaik eléréséhez szükségük volt.

Ezzel a hamisítások anticipált jellegének az a problémaköre is lezárható, amelyet Hans-Ulrich Niemitz vetett fel, és tulajdonképpen e könyv megírását ihlette. A válasz persze összetettebbnek bizonyult, mint azt kezdetben gondoltuk. Végtére is először azt kellett igazolni, hogy történelmünk olyan kitalált évszázadokat tartalmaz, amelyekkel nem kell számolnunk. Közben kiderült, hogy néhány nagy hamisítás később keletkezett, mint ahogy azt korábban feltételeztük, azokat mégis a fiktív időszakokra helyezték vissza.

Suger ugyanolyan vehemenciával vezette propaganda-hadjáratát a nemzet, az apátság és a keresztes hadjárat témakörében - utóbbival kiváltva Szent Bernát szemrehányásait is -, mint amilyen lendülettel és koncentráltsággal fogott neki az apátsági templom építésének. Végül is a bizánci Hagia Sophia-val és a jeruzsálemi Salamon-templommal vetekedhetett. [1335] Tőle származtak az - expliciten megfogalmazott - elképzelések egy pompásan díszített templomról úgy, ahogyan a párizsi Sainte-Chapelle a szemünk előtt áll: festett és inkrusztált falak, mozaikpadlók, értékes üvegablakok, pompás berendezés, értékes liturgikus tárgyakkal, minden az „ő gótikus”, színes, gazdag fényében fürdik, az egész „áttetsző” jellegűvé válik, ami a gótikában sokkal többet számít, mint az építészeti eszközök, akár a keresztborda vagy a csúcsív.

Suger saját templomának leírása feltűnően hasonlít a Dagobert-féle temploméhoz, amelyet ő maga nem a szemrevételezés alapján írt le, hanem a „Gesta Dagoberti” szavaival: „A bazilikát felújították, arannyal, ezüsttel és drágakövekkel díszítették, részben szabályosan kikövezték, Dagobert ezenkívül felállított egy Heraclius császár által küldött szent keresztrészecskét, amely a 631-ben Jeruzsálemben ünnepélyesen újra felállíttatott szent keresztből származik; ehhez pedig egy két méter magas, ismét gazdagon díszített »fénykeresztet« készítettek.” [1336] Suger ismét leleplezi önmagát, hiszen Dagobert király díszítési igénye, a megvilágítás érzete egyszerűen nem származhat a VII. századból, amikor is ez semmiféle szokáshoz vagy stílusirányzathoz nem illeszkedett, annál inkább Suger XII. századához.

Ha a teljes katedrálisterv nem is vezethető vissza Sugerre, érthető, amit Viollet-le-Duc, Saint-Denis helyreállítója célul tűz ki a XIX. században: „Be akarjuk bizonyítani, hogy a francia katedrálisok [...] ugyanakkor keletkeztek, mint a Monarchia.” [1337] A franciaországi monarchia intézménye természetesen idősebb, mint Suger, azonban csak Suger és a gótikus épületek megjelenését követően beszélhetünk francia monarchiáról.

Itt sem szabad az ellenvéleményt elhallgatni, amely szerint csupán 1196-ban merült fel, hogy a francia koronát Nagy Károly nemzedékére származtassák vissza. Abban a többség megegyezik, hogy Károly már a XII. század közepén „a legjobb úton (volt), hogy bizonyos mértékig Szt. Dionysius örve alatt a francia királyság ideológiai-politikai központjába nyomuljon”. [1338]

Mielőtt tovább mennénk, vessünk egy utolsó pillantást Suger apátra, aki olyan céltudatosan szolgálta az ő Saint-Denis-apátságát és Franciaországot.

Aki minden adat, bizonyíték és értékelés ellenére nem akarja belátni, hogy a kora középkort visszamenőleg hozták létre, azért hogy jelenkorának legitimációját szolgálja, annak igen fura következtetésekre kell jutnia. Példaképpen idézzük Otto von Simsont: „A Karoling-történelem ilyen megjelenítéseinek hatása (Suger legendakreációi) alapjában véve arra alapul, hogy a középkor nem volt képes arra, hogy megkülönböztesse a múltat és a jelenkort,mivel általában arra hajlottak, hogy a történelmi múltat a politikai jelen igazolásának tekintsék.” [1339]

Amennyire értelmes az értékelés második fele, annyira értelmetlen az első. Ha a középkort komolyan akarjuk venni, akkor el kell fogadnunk, hogy legitimációs, és ezzel hatalmi okokból a benne élők maguk osztották fel jó és gonosz részre.


Roland és lovagszobrai

A duplán leleplezett Turpin saját történetét Károlyról és Rolandról nevezte el, ami nagyban hozzájárult a hősmondák népszerűségéhez. A breton határtartomány e Hruotlant grófja, alá 778-ban a csatatéren halt meg, akit a monda Nagy Károly unokaöccsévé, sőt fiává tett, egészen sajátos életformát alakított ki: ez visszaköszön a hősi énekben és számos Roland-lovagszoborban.

A „chanson de Roland” legrégibb ránk maradt szövegváltozatát, az Oxford-kéziratot, manapság röviddel 1100 előttire teszik. [1340] Ez gyorsan elterjed, megjelenik Németországban is. Kon-rád pap „Roland éneke” azonban csupán egyetlen példányban és kevés töredékben áll rendelkezésünkre [1341], úgyhogy ez nem igazán vált széles körben ismertté. Viszont Németország északi és keleti részén, elsősorban a piactereken elég sok olyan kőből vagy fából készült szobrot találunk, amelyek fedetlen fejű, fegyverzetben vagy kabátban álló daliát jelenítenek meg. Ezek a szobrok többszörösen is rejtélyesek. Máig tisztázatlan, hogy ez a legkevesebb 47 szobor [1342.] a Rolandra való emlékezés ürügyén állíttatott, netán a vásárjog és kereskedelmi kiváltságok miatt, jogi vagy hatalmi szimbólumokat mutat-e be egy még nem teljesen integrált népességnek.

Ugyanilyen homály fedi felállításuk időpontját is. Noha a brémai Roland esetében egy 1111-es vélt dátumot [1343] találtak, ez azonban csak a hamisítási műhelyek sűrűjébe visz: „így nevezi meg első ízben V Henrik császár (Henricianum) az 1111. évi állítólagos oklevelében. Ezt azonban Goerlitz szerint, ugyanúgy, mint az 1252. szeptember 28-i Wilhelm von Holland által adott igazoló okiratot, a kutatás egybehangzóan hamisítványnak ítélte.” [1344]

És mi a helyzet az összes többi példánnyal Amszterdamtól Rigáig, a holsteini Bramstedttől Raguzáig (Dubrovnik)? „Nincs egyetlenegy oklevél sem, amely a csaknem 40 Roland-szobor alapítását, azok első felállítását, négy évszázaddal Roland halála után, esetleg egy tanácsi határozat alapján egyértelműen bizonyítaná.” [1345]

A kortársak és az oklevelek hallgatásából két dolog vezethető le. Legkorábbi munkájában Hans Rempel [1346] arra a meggyőződésre jut, hogy mindezen szobrok elődei Nagy Károly idejére vezethetők vissza. Mivel azonban Károly és a most fennálló Rolandok között „három-négy néma évszázad” áll [1347], ő a makacs hallgatást az „e silentio” bizonyítékának tekinti: „Nem indulhatunk ki abból, hogy a XII. század közepe óta számos helyen a »ldjelölés«, azaz a Roland-szobrok - mint a gazdasági kiváltságok megtestesítői, képviselői - első felállítása megtörténhetett a legcsekélyebb okirati háttér nélkül. Sokkal inkább azt fogadhatjuk el, hogy »már a frank időkben«, amikor Nagy Károly kijelölte a pogány szomszédokkal folytatott átmenő kereskedelem helyeit, azt is meghatározta, hogy a Roland-szobrokat a királyi ban-nus, valamint az akkor igen aktuális keresztény missziós kívánalmák jeleiként állítsák fel; ezek a Karoling-idők után is megőrizték politikai és vallási részfunkcióikat.” [1348]

És: „Az előbb említet okirati vákuumon nem csodálkozhatunk, ha meggondoljuk, hogy a szász püspökségek alapításáról Verden, Bremen és Osnabrück esetében az utókor csak hamisított, későbbi oklevelek útján értesülhetett.” [1349]


16. kép:
A Karoling-uralkodók. Priimi könyvtábla, 1105 [1350] A Roland-szobrok esetében pedig azért nem voltak alapítási oklevelek, mert ezeknél szó sem volt késő középkori újrafelállításról, csak a Károly korabeli szobrok pótlásáról!

E bátor befejezés után Rempel szabadon lebegteti egyik feltevését a másik után. így Nagy Károly 785-ben, a szász Obermars-bergben egy valószínűleg kőből készült Roland-szobrot emeltetett [1351], majd továbbiak következtek még ugyanabban az évtizedben. [1352] Egy egyházi felügyelő a XVII. század végén hirtelen arról kezeskedik, hogy a brandenburgi Rolandot Károly személyes jelenlétében állították fel. [1353] Sőt, ő két Károly korabeli Rolandot talál, azáltal, hogy egyszerűen átdátumoz szobrokat: így a brémai dóm előtt álló Gerold lovag szobra a XTV század eleji műből [1354] egy még Károly idejéből való „sokkal régebbi, hagyományos példánnyá” [1355] lényegül át, akárcsak a veronai katedrális portálján álló Roland, amelyet minden szakember a XII. századra tesz, és amelyet „kegyeleti okokból át lehetne tenni a régi (Karoling) időkből az új katedrálisépítészetbe”. [1356]

Természetesen az első szoborállítás Károly egy közvetlen kezdeményezésére vezethető vissza. [1357] A Károly-mámorban fürdő szerző átsiklik azon, hogy Rolandnak van egy Olivier nevű párja, aki szintén Károly lovagja volt, és akiről a szobrot ugyanaz a Nikolaus mester alkotta. [1358] E Nikolausnak Rempel szerint a XII. évszázadból a IX. századba kellene visszaköltöznie, dacára annak, hogy ő Oliviert olyan testtartással ábrázolja - keresztbe tett láb amilyet csak az 1100 utáni keresztes vitézi szobroknál látni.

Rempel Károly hatalmi területét egészen Raguzáig terjeszti ki [1359], hogy ezzel is motiválja az 1412-es év elszigetelt, igen távollévő szobrának felállítását. Szerinte, Einharddal ellentétben [1360], Károlynak 812-ben le kellett mondania Velence és a dalmát partvidék feletti hatalmáról. „Ugyanakkor Dalmácia belső része és az erős tengerparti város, Raguza megmaradt a frank hatalmi körben.” [1361]

Tekintettel e birodalomnövelésre, amelyet a történelmi atlaszok még nem követtek, csodálkozhatunk azon, hogy Károly nem nyomult előre Rigáig, hogy ott a legkeletebbi Rolandot személyesen állítsa fel, és így szerfelett korán készítse elő az 1201-es városalapítást. Végül Rempel nem zárja ki azt a lehetőséget, „hogy Nagy Károly halála után is, 814-ben, Roland szobrokat állítottak fel, vagy megsemmisülésük után újra alkották azokat”. [1362] „Meglepő módon azonban még a legkeletibb Roland-szobrokról is hiányoznak az alapítási határozatok, úgyhogy magasabb korra kell következtetnünk.” [1363]

Kétségtelenül mély benyomást gyakorolhat ránk ez a színjáték, amelyben egy már csaknem 1200éve halott császár még mindig olyan virulens, hogy kedvéért érvelést, leleteteket és ismereteket állítanak a fejük tetejére. Reálisabb lett volna, ha Rempel a másik lehetőséget követi nyomon, amit ő maga fedez fel: „Igen, az hogy Rolandot a ködös őskorból örököltük, és életkora ismeretlen, megkönnyítette a reá jogosan vagy jogtalanul alapozott megállapítások és követelések megfogalmazását.” [1364]

Ily egyszerű a magyarázat a rejtélyes tényállásokra, ha egy nagy császárt nem kell mindenáron még nagyobbá, és minden régit még régebbivé tenni. Ezt az eljárást testesítették meg amúgy a Roland-szobrok, hiszen ezeket azért emelték, mert előnyökkel járt, ha Károlyra és lovagjára hivatkoztak. A XII. vagy még későbbi évszázadok alapítási oklevelei ennek a nimbusznak csak árthattak volna, ezért aztán egyetlen városban sem készítették el ezeket.

klójában mikor is állították fel ezeket a szobrokat? A XII. évszázad közepe kínálkozik válaszként. Akkoriban a Roland-és Ká-roly-eposzok már forgalomban voltak, Löweni Henrik, Záhringen és Adalbero von Bremen érsek vezetésével megindult egyfajta pót keresztes hadjárat, szászföldön olyan vehemenciával harcoltak a pogányok ellen, mint a szaracénok ellen a Szentföldön.

Előpomerániával olyan területek kerültek a fókuszba, amelyek tulajdonképpen már régen felvették a kereszténységet. Ekkor harcoltak Dithmarschenért, ellenkező irányban pedig Olden-burgért, végül a szláv Obodriten ellen. [1365] Talán Adalbero érsek 1148. augusztus 25-i halála lehetett olyan dátum, amely előtt az ottani Roland-szobrot felállították? Ez az időpont még Hans Rempels részeredményeivel is egybeesik. [1366]


Vissza-és kitekintés

Az itt kifejtett tétel szinte semmit sem hagy érintetlenül a nyugati történelemírás területén. Világossá teszi, hogy radikálisan át kell gondolnunk a középkor teljes értékelését, valamennyi összefüggését, egészen napjainkig.

Franciaország, Olaszország és Németország uralkodóházai egészen új eredetet kapnak, a középkor mozgatóerői teljesen másként jelentkeznek. Németország és Franciaország közvetlenül a Meroving-birodalmakból, Ausztriából és Neustriából alakulnak ki, míg Burgundia három burgundiai területre forgácso-lódik szét, amelyek újból egymásra találnak, hogy 1032-ben a császári birodalom területére essenek. [1367] A VIII. és IX. század „vakmerő” vikingjei elbúcsúznak a történelemtől, miközben egész kereskedő-harcos kultúrájuk új megvilágításban tűnik elő: a rejtélyesen hosszú, de viszonylag gyéren alátámasztott ír kultúra kronológiája feszesebbé és érthetőbbé válik, mint ahogy Angliát sem lehet átmenetileg lakatlannak tekinteni, és a germánok urbanizációja immár sokkal lendületesebben fejlődik.

Az európai kontinens keresztény hitre térítését alapjaiban át kell értékelni, mivel az ír hittérítést (Columban, 615) immáron nem követi angolszász hittérítés, amely eddig némely helyen meg nem értett kettős megtérésekhez vezetett. Az ortodoxia és az arinaizmus közötti viszony is újratárgyalandó, akárcsak a longobárd templomépítészet rejtélyesen hosszú továbbélése és az olasz templomépítészet „kései indulása” a korai romanikában. Umberto Eco szerint „úton vagyunk egy új középkor felé”, azonban teljesen más úton, mint amilyenről ő az általa így elnevezett könyv fejezetében értekezett. [1368]

A további munka abból áll, hogy ezt a vizsgálatot kiterjesztjük a „korai középkor” valamennyi fiktív időszakára, és megvizsgáljuk a régi világ országainak históriáját, amelyet a keresztény időszámítással állították egymással szinkronba.

Előtte azonban fel kell tenni a kérdést, hogy mi a történetírás értelme? Talán kizárólag a mindenkori hatalmasok érdekeit szolgálja, esetleg pusztán nemzetbutítás, ahogy Berislava Jan vélekedik? Theodor Lessing szerint az újkor folyamán a műfaj jellege megváltozott, és már nem csupán „az értelmetlenség értelmezése”. Talán ezen durva hamisítások mögötti hajtóerőt merőben a hatalmi politika táplálta?

Ami pedig Károlyt illeti: „A Nagy Károllyal kapcsolatos kutatások nem igazán érték el csúcspontjukat, nem eredményeztek haladást; miért próbálja akkor újból minden generáció, hogy tapasztalatait Károlyhoz mérje? [...] Miért éppen Nagy Károly nem talált még mesterére?” [1369]

Amihez még egy kérdést fűzhetünk hozzá: „Eszerint Károly nagy teljesítménye az volt, hogy saját magának legendát teremtett? ” [1370]

A válaszok egyszerűek. Természetesen Károly nem teremtette meg saját legendáját: hiszen ő maga a legenda. Erre már akaratán és tudtán kívül egy korábbi Károly-kutató is rájött. Mivel egyedül Károlyra több monda jut, mint a következő 45 német királyra és 700 esztendőre, Sigurt Gráf von Pfeil megállapította: „Nagy Károly egyértelműen egy monda-szereplő. ” [1371]

 Mit lehet ehhez hozzátenni? Legfeljebb annyit: na ugye... 

A korszak kiürítése
Károllyal együtt korszaka nagyjainak is búcsúzniuk kell: így apjának, Pippinnek, nagyapjainak, Heribert von Laonnak és Martell Károlynak, akinek a tours-i és poitiers-i győzelmét (732) az arabok történetírásukban megbocsáthatatlanul elhanyagolták [1372J, jóllehet a keresztények a Karoling-verzió szerint 375 ezer ellenséget számláltak meg a harcmezőn. [1373] Ami akkora létszám, hogy nyolc évszázaddal később, Machiavellinél (1525) még mindig „több mint 200 ezer szaracén” marad belőle, habár a szavahihetőség tekintetében ez a mű sem múlja felül elődeit. [1374]

Le kell lépniük a színről Károly ellenfeleinek is: III. Tasziló-nak, Widukindnak és Harun al-Rasidnak, valamint vazallusainak és szövetségeseinek, és közvetlen utódaiknak. Velük együtt egy sor ország több dinasztiájának, csaknem 25 bizánci császárnak, és több mint 50 pápának nincs tovább helye a valódi történelemben.

Ha például a Nyugat első császárain végigtekintünk, akkor legkorábban a tizedik utódról mondhatjuk el: ténylegesen ült a trónszéken. Ennél a „császárvadászatnál” nemcsak magasrangú személyek „kerülnek terítékre”, hanem olyan alakok is, akiket senld sem hiányol, mint Wido vagy Lambert, akikre még a székhelyükön, Spoletóban sem találunk semmiféle utalást.

Természetesen a fiktív időszakra datált szellemi teljesítmények megmaradnak, csupán szerzőik változnak, s tolódnak el későbbi évszázadokba.

 íme, a korai középkor császárainak átírandó listája (az uralkodás ideje zárójelben): 800-814 Nagy Károly (768-814) 
 814-840 I. Jámbor Lajos (781-840) 
 840-855 I. Lotár (840-855) 
 850-875 II. Lajos (850-875) 
 875-877 II. Kopasz Károly (840-877) 
 881-887 III. Vastag Károly (876-887) 
 891-894 Spoletói Wido (Guido) (889-894) 
 892-898 Spoletói Lambert (891-898, elűzve 893-897) 
 896-899 Karintiai Amulf (887-899) 
 901-928 Provence-i III. Lajos, a Vak (900-928) 
 915-924 Friauli I. Berengár (888-924) 
 962-973 I. Ottó (936-973) 
 967-983 II. Ottó (961-983) 
 996-1002 III. Ottó (983-1002) Ezzel végleg eltűnik a középkor? Mielőtt e kérdésre válaszolnánk, lássuk csak a legfrissebb tendenciákat. Régóta tartja magát az a klasszikus felosztás, amely szerint a középkor Róma bukásától (476) Kolumbuszig (1492) terjedt, azaz egy teljes évezredig tartott. A középkor talán fölöslegessé válik? Régime Pernaud provokatíve tette fel ezt a kérdést [1375], hogy később fölényesen tagadhassa. Rudolph Wahl hajlamos arra, hogy akár napjainkig [1376I, vagy legalábbis az elmúlt századig meghosszabbítsa, amint azt Jacques Le Goff többször is ajánlotta. [1377] „Egyébként minden sokkal egyszerűbb lenne, ha a középkor és a reneszánsz közötti hagyományos metszésvonalról lemondanánk, és a XIX. századig terjedő időszakot hosszú középkornak tekintenénk.” [1378]

Miközben tehát a középkor nagy svunggal tör a jelenkor felé, hátulról szépen elkezdték bontani: az V és X. század közötti időt már nem korai középkornak, hanem egyre gyakrabban késői ókornak nevezik. [1379] „Az 1000. év sírba vitte az antik társadalmat, és a feudálist keresztvíz alá tartotta.” [1380]

Guy Bois javasolta „a X. század fordulópontként történő elismerését”. [1381] őt kontrázta Michel Banniard, akinek a középkor efféle kettéosztása „nem tűnik féletlenül ésszerűnek” [1382], ő szívesebben venne egy háromfelé osztott középkort: korai középkor: VI-IX. század; klasszikus középkor: X-XIII. század; késői középkor: XIV-XV század. Egyidejűleg a VI. századot késői ókornak számítja. [1383]

Elméletem szerint, amely a614és911 közti időt és az ehhez tartozó történelmet megsemmisíti, a késői ókor 614-ben ér véget, miközben a középkor 911-től képezi a korai szakaszában az úgynevezett elő román kort, hogy 1000-től a maga teljében fejlődjék ki. Ezzel egyébként részben Banniard is számolt a VI. századi szétválasztásnál, akárcsak Bois a X. századi esetében. A tudományos kutatók további generációját azonban még foglalkoztatni fogja, hogy a késői ókor Nyugaton mikor fejeződik be (Bizáncban másképpen áll a helyzet), mikor indul a középkor, szüksége van-e egy meghosszabbított átmeneti szakaszra 450-től 1000-ig, és így tovább.

A történelmi skatulyák ezen átalakításánál még fontosabb a kérdéses kor „létrehozásának” kérdéskomplexuma. Ez véletlenül vagy szándékosan került be a történelemkönyvekbe mint meghosszabbított időszak? Vajon a pápa vagy a császár volt ennek a tervnek a mestere, netán a kettő együtt, esetleg egymással szemben? Vagy a valódi tettes VII. Konstantin Porphyogenetos (Bíborbanszületett) bizánci császár [1384] volna? Ki volt az, aki az ezt követő századokban a fiktív időszakokat egyre jobban kiszínezte, mondhatni Idstafírozta?

Ami viszont Nagy Károlyt illeti, a továbbiakban nem muszáj oly aprónak érezni magunkat, midőn „Európa atyjára” tekintünk. „Nagy Károly megfogalmazta azon történelmi alapvetéseket, amelyek a modem Európa számára már-már elérhetetlenek: az európai közösség és nemzeti különállóság harmóniája, állami rendszer és társadalmi tagoltság, keresztény erkölcsösség és antik műveltség, kötelező tradíció és csábító szabadság. Ami Károly idejében egyszer együtt volt, manapság már nem egyesíthető, mert az egyes részek továbbnőttek.” [1385]

Nos, Károly kiiktatásával megszűnhet az a szégyenérzet, hogy Európát nem tudjuk oly módon egyesíteni, ahogy egy nagy uralkodónak egyszer már sikerült. Egyszersmind a korát több mint 1000évvel megelőző [1386] császárt nem kell rokonítani egy, a célt tűzzel-vassal, tömeggyilkossággal és deportálással elérő vezérrel - legyünk boldogok, hogy az utolsó ilyen kísérlet fél évszázaddal ezelőtt kudarcot vallott. Ugyanakkor ma már megkísérelhetjük egy olyan terület egyesítését, amely eddig teljesen heterogénnek hatott, és e feladat elvégzése közben minden eszközt latba kell vetnünk, hogy megfeleljünk a humanista szellemnek.



Ki állította át az órát?

Károly a kísértet - és a fantomidő
 „ Vedd ki a számot a dolgokból, és minden összeomlik. ” 

(Sevillai Izidor)[1387]
Nagy Károlynak folyamatosan jelenése van. Vele kapcsolatban évről évre jubileumokat ünnepelnek, szimpóziumokat rendeznek, kiállításokat nyitnak meg. Az ünnepségek végtelen sorában az abszolút fénypont császárrá koronázásának 1200. évfordulója: ez a nyugati történelemnek arra a ragyogó nyitányára emlékeztet, amellyel egy császárság alapjait rakták le, és amely - később mint a „Német-Római Császárság” - egy egész évezreden át meghatározta kontinensünk históriáját.

Ez a koronázási évforduló szimbolikusan a 2000. esztendővel esik egybe. Mily szerencsés egybeesés: ünnepelhetjük az eltelt millenniumot, megemlékezhetünk a Krisztus születése óta eltelt kétezer évről, és még Európa atyját, a legkeresztényibb Károly császárt is éltethetjük, amennyiben őt 1200év után mint az európai egység úttörőjét magasztaljuk.

Ebben a könyvben bebizonyítjuk, hogy ez semmiképpen sem a sors szerencsés rendelése, cseppet sem a véletlen műve, hogy ezek a jubileumok - a média nagy örömére - éppen egybeesnek. Mindez nem a sors különleges kegye, merthogy egy kitalált eseményről van szó, amelyet pontosan a kiszemelt napra tettek.

Kimondani is borzongató, mindazonáltal tény: a koronázott uralkodó sohasem élt, miképp a koronázó pápa és egybegyűlt kortársaik sem.

Ahhoz, hogy ezt a fikciót létrehozzák, a nyugat időszámítását alaposan meg kellett másítani.
 Hogy a Károly-jelenséget megfejtsük, el kell merülnünk a naptárszámításban, annak kis és nagy rejtelmeiben. Megállapítjuk, hogy melyik napon ér véget valójában a millennium, és utánajárunk annak a kérdésnek, hogy miért számolunk oly tántoríthatatlanul Krisztus születése szerint, annak ellenére, hogy ez az esemény egyszer így, egyszer egészen máshogy datálódik
 - magyarán: kitalált idővel foglalkozunk. Végül is időtengelyünkbe betoldásra került egy szakasz, csak így tudták Károly 
 800-ban történt megkoronázását, majd múmiájának 1000-re 
 datált megtalálását nemcsak összekapcsolni, hanem egy millennium befejezésévé, és egy új millennium kezdetévé tenni. Aki számára a bevezető gondolatok a „Krisztus születése szerinti” számításról túlságosan hétköznapiaknak, profánnak, netán 
 szemellenzős matematikai bűvészmutatványnak tűnnének, azt talán meggyőzi a második fejezetben bemutatott súlyos naptárprobléma, amely időszámításunkat jelentősen befolyásolja. 
 Hosszú idő óta először vetjük fel ezt a kérdést - egyszersmind elvezetjük az olvasót a megoldáshoz.
 Akit a második rész terjedelmes naptári levezetése nem érdekel, áttérhet közvetlenül a harmadik részre, amelyben e középkori probléma történelmi oldalát mutatjuk be, nem feledkezve el a 
 világ egyetlen szegletéről sem.
 A negyedik részben elmélyülünk abban, hogy a naptár és az 
 időszámítás úgymond köszönőviszonyban sincs a valósággal - 
 nálunk éppúgy, mint a zsidóknál vagy a mohamedánoknál. Az 
 összes, ma ismert naptárban közös, hogy rejtélyes módon mind a 
 história sötét korszakaiban született. Ugyanakkor csak így vált lehetségessé Károly császárrá koronázását egy csaknem időn túli 
 eseménnyé stilizálni, amely dátum a korai középkorból szinte 
 egyetlenként maradt meg a széles tömegek emlékezetében. Ezek alapján két fejezetben ábrázoljuk, hogyan találták ki a 
 millenniumot Bizáncban, és a későbbi Németországban. Ezen 
 állítások igen élesen konfrontálódnak mindazzal, ami a középkorkutatók legfontosabb támaszát jelenti: vagyis az okiratokkal. 
 Ezen dokumentumértékűnek tekintett források kezelői határozott ellenzői az itt előadott tézisnek. Természetesen kifogásaikat, 
 ellenérveiket nem kívánjuk elhallgatni. A fantomidő általunk kifejtett tézisét immáron három éve vizsgálják és támadják középkorkutatók, építészettörténészek, csillagászok, dendrokr nológusok és fizikusok. Miután e tézis, A kitalált középkor(jelen kiadásban könyvünk előző része - a szerk.) - szerzőjével egyetemben - 
 mostanáig minden támadásnak ellenállt, így könyvünkben bizonyítottként kezeljük. Azt mindenesetre teljes joggal állíthatjuk, 
 hogy a korai középkor az emberiség történelmének hihetetlenül problematikus korszaka, egyben a jelenkor emberének is óriási kihívás.
 A millennium egy sor reményt és félelmet szabadított ránk. A pápa meghirdette a szent kapuk megnyitását és a teljes bűnbocsánatot. A numerológusok pedig a pánikról gondoskodtak. „A vadállat száma” az Apokalipszisből, azaz a 666 hárommal megszorozva az 1998-as évszámot adja. Ennek megfelelően az erre fogékony körökben elterjedt a félelem. A szám optikai megfordítása, tehát a 999 démonizálta az 1999-es évet. Az ebből következő, „utolsó időhöz kötött” félelmek határozott előkalkulációkban nyertek támaszt. A csillagászok meghirdették az „évszázad sötétségét” 1999. augusztus 11-re, az asztrológusok pedig fenyegető kvadratúra állást jeleztek, fontos égitestek „égi keresztjét”, az 1999. augusztus 6. és 13. közötti időre. És a katasztrófahirdetők
 - egy Nostradamus jóslattól vezérelve - jó előre szónokolni kezdtek a földgolyó ugrásáról, egy rettenetes aszteroidabecsapódásról és szörnyű háborúkról. Még maguk a számítógép-specia- listák is gyöngyöző homlokkal gondoltak a váltásra, amikor gépeik dátumkijelzője 1999-ről 2000-re váltott. Mivel a megannyi számítógép és mikrocsip eme egyszerű évszámváltásnál csődöt mondhatott, újabb és újabb kríziseket imitáltak, hogy ha úgy adódik, úrrá legyenek az áramkimaradásokon, az ivóvíz elapadásán, fontos helyiségeket védő zárszerkezetek önállósodásán.
 Mivel a mindezektől való félelmek szinte egybefonódtak a millenniummal, már ez is indokolhatná, hogy a kérdést mélyrehatóan, egészen a gyökeréig megvizsgáljuk.


Két millennium - 2000 év nélkül?
 Kezdjük mindjárt egy banális témakörrel. Muszáj ezt tennünk, mert a realitás már túlnőtt a banalitáson.
Tehát: az iskola első osztályától kezdve tudunk tízig számolni. Ezt, meglehet némi fáradtság árán, de megtanították nekünk, ha máshogy nem, hát az ujjaink segítségével. Amennyiben mindegyik ujjunkat kinyitottuk, az épp tizet jelentett - innen lépjünk tovább, hiszen tíz év tesz ki egy évtizedet. Mivel a számlálásunk a legkisebb természetes számnál, a nullánál kezdődik, csak a tízzel van befejezve a tízes csoport. Érthetőbben: nem köszönnénk meg, ha egy tíz alkalomra szóló bérletnél az utolsó, tizedik alkalommal már nem engednének be az uszodába.

Ezt a matematikai logikát követve egy évszázad a századik év utolsó napjával végződik, egy évezred pedig az ezredik év utolsó napjával. Ez egyszerű összeadás, Nostradamus nem is kell hozzá. Mindez magyarázza azt is, hogy a lelkes matematikus először csak a kétezredik év végén koccinthatott a következő évezredre. A matematikusok azonban többnyire magukban ünnepeltek, mert mindenki más egy évvel előbb hűtötte be a pezsgőt, ugyanis a nem matematikus világ számára egy dolog vitathatatlannak tetszett: az új évezred kezdete az 1999. december 31-ről 2000. január 1-jére virradó éjszaka volt. Jellemző, hogy a világ alighanem legjelentősebb, az egész földkerekséget lázba hozó nagy viadalán, az olimpiai játékokon is eluralkodott ez a hangulat, hiszen Sydneyben, a 2000 szeptemberében rendezett sporteseményen folyvást azt olvashattuk a pályaszéli táblákon: „Games of the new millennium.” Vagyis: az új évezred olimpiája...


Optika kontra logika
Az időszámítás esetében más prioritásokat alkalmazunk, mint az iskolából ismert számolási szabályokat. Számunkra egy új évtized, új évszázad azzal az első nappal kezdődik, amelyen a szám optikailag a lehető legtöbbet változik. Amikor 199-ből 200 lesz, vagy 1999-esből kerek 2000. A „roaring twenties”, a vad húszas évek, vagy a vad hatvanas évek a helyi értékek alapján kaptak nevet. Az olaszok még tovább mennek, amennyiben ők még az évszázadokat is így határolják el. A „trecento”, „háromszáz” szóval az 1300-tól 1399-ig tartó időintervallumot nevezik. Magyarul ezt az időszakot XIV évszázadnak hívják, így rögvest egy kis kétség támadhat, hogy vajon az 1400. év még a XIV évszázadhoz számolható-e. Az olasz és a magyar intervallum egészen bizonyosan ugyanolyan hosszú, de vajon fedik is egymást?

A „trecento” vagy a „cinquecento” mellett szól ezek szerint az éppen vezető szám, és a dupla nulla optikája. Ez a számolás mindenesetre nem alkalmas minden évtized vagy évszázad megnevezésére. Senki nem tudja, hogy ilyen módon hogyan tudnánk a számolást tovább folytatni. Hamarosan a „nullákról” fogunk beszélni, hogyha a 2000-től a 2009-ig tartó évtizedet akarjuk megjelölni? Az olaszok vajon egészen fesztelenül fognak „zerocen-to”-ról, vagyis „nullaszázról” beszélni? Eddig, azaz az éppen elmúlt évszázad kezdetéig sem tudott senki megbarátkozni a „tízesekkel”. Vajon a 2010-től 2019-ig tartó időszakot ennek ellenére úgy fogjuk megjelölni, hogy „teenies”?

Ezt a jövendőbeli megnevezési nehézséget figyelmen kívül hagyva kijelenthetjük: minden millenniumi buli 1999. december 31-re lett időzítve. A szám optikája felülkerekedett a matematikán. A lehetőleg minél több szám megváltozása nagyobb örömet okoz a logikánál. Ezért még azzal is szívesen megalkuszunk, hogy a három nullát magában nézve inkább negatívan szokták értékelni. Hiszen már az önmagában egyedül álló nulla is kis közkedveltségnek örvend, a dupla nulla pedig még ennél is kisebb tekintéllyel bír. Lenézően kezelik, az illemhely egyik beceneveként használják, amivel mindent elmondtunk róla.

A programozók még kevésbé szeretik a nullát. Figyelmetlen kezelésnél balra terjedhet, és oszlopokat képezhet. Ez ellen egy egész eljárást fejlesztettek ki, „A vezető nullák elnyomása” néven. Persze a programozóknak sokkal nagyobb problémáik is vannak a nullával.

Ismeretes, hogy a régi programoknál az évszámadatokat csak az utolsó két számjeggyel tárolják. Mivel a nullával való osztás a számítógépeket térdre kényszeríti, a programozók már régóta küzdenek az ebből eredő problémák kiküszöböléséért, ők ilyen esetben az év utolsó napját csak akkor ünnepük, ha a programok egzisztenciát veszélyeztető törés nélkül működnek.

Mindenki más azonban örvendezik. Ha a dupla, sőt akár a háromszoros nulla felragyog a dátumban, akkor a nullát, mint egy új időnek a hírnökét ünnepük; a kis Hamupipőkéből hercegnő lesz, és akkor teljesen mindegy, hogy az évszázad letelt-e vagy sem. Egy ilyen hatalmas szimbólumot hiába rohamoznának a matematikusok. A pszichológusok pedig azt kérdezik, hogy ilyenkor miért akar az egész világ idő előtt öregedni? Erre talán a numerológia és egy misztikumoktól mentes kabalisztika, vagy egy sokrétű számmágia adhatná meg a választ.


A „Krisztus születése” rejtély
Fogadjuk el tehát a fáradságosan megszerzett logikánk feláldozásával, hogy a következő évezredet már akkor beharangozzuk, amikor a régiből még csak 999 év futott le. Tudvalevő, hogy 1 ezrelék jóval nagyvonalúbbá tesz, még akkor is, hogyha csak differenciaként lép fel.

De vajon időszámításunk szilárd alapokon nyugszik-e egyáltalán? Ki, vagy mi garantálja nekünk, hogy a mögöttünk hagyott évszázadok alatt tisztán számoltak, semmit sem sikkasztottak el az esztendők folyásából, avagy semmit sem adtak hozzá?

Naptárszámításunk sarkköve eléggé ismert és rendszeresen ismételt: ha egy évszámot említünk, Jézus születése utáni 1492-ről vagy 1999-ről beszélünk. Naptárunk tehát egy, a kereszténység számára rendkívüli fontosságú eseményen alapszik, amelyet a Római Császárság fennállásának idején rögzítettek.

Mely rögzítés finoman fogalmazva sem tűnik megbízhatónak, ugyanis Urunk születése nem krónikákban maradt ránk, hanem vallásos írásokban, amelyek teljesen más törvényeket követnek, mint a tiszta kronológia szabályai. De közeledjünk a problémához lépésről lépésre.

Amennyire egyáltalán tudjuk, egy római tudós, Furius Dionysius Philocalus szerkesztette az első naptárat, amelyben az évszámadatok Krisztus születésére vonatkoznak, ő volt I. Damasus pápa [1388] későbbi kalligráfusa, azaz „szépírója”. Számításaink szerint 354-ben hozta létre a kései ókor legjelentősebb keresztény naptárát. O az akkori szokás szerint számolta az éveket Róma alapításától („ab űrbe condita”), amely a mi naptár-rendszerünkben a Kr. e. 754-es évre esik. De aztán „753” után Philocalus, aki mint Filocalus is megjelenik, hagyta a régi Rómát, és a számításait keresztény évekre állította át - így tulajdonképpen ő lenne a mi évszámításunk ősapja. Csakhogy róla nem igazán bírunk széles tudásanyaggal, azt a keveset, amit tudunk, a középkorkutató Amo Borst bányászta elő az archívumokból. [1389]

Mindemellett minden lexikonban áll még egy utalás a jóval későbbi VI. századra (kettes számú hipotézis), mely szerint: elsőként egy másik Dionys, név szerint Dionysius Exiguus dátumo-zott az Úr születése szerint. Erre utalva jegyezte meg 1991-ben az akkori német kultuszminiszter, Hans Maier tömören és velősen: „És még mindig abban a korszakban élünk, amelyet Dionysius Exiguus 525-ben alapított.” [1390]

Mielőtt e szerzetesre összpontosítanánk figyelmünket, még emlékeztetnünk kell aquitaniai Victoriusra is. O 457-ben, a későbbi Hilarius pápa megbízásából egy húsvéti ciklust készített, amelynek egyik oszlopában egy másik évszámítást, mégpedig a Jézus keresztre feszítése szerintit is feltünteti. [1391] A Jézus szenvedései szerinti számítás többször is használatban volt, ám végül mégsem maradt fent. Mivel azonban sem Jézus születése, sem keresztre feszítése nem kapcsolható pontosan Augustus császár valamely meghatározott uralkodási évéhez, így ez a számítási mód sem ad precízebb időmeghatározást.

De kanyarodjunk vissza Dionysius Exiguushoz, és a VI. századhoz. Az ő mellékneve különböző interpretációkra ad lehetőséget: lehet szerzetesi alázat, amely az „együgyű”, netán „jelentéktelen” melléknévhez vagy jelzőhöz vezetett, lehet az is, hogy egyszerűen az ő kinézetére utal, ami „kicsi” vagy „gyenge” szóval lett leírva; hiszen akkoriban durva gúnyneveket adtak még magának a császárnak is. Sokan úgy gondolják, hogy a „rövidlábú” Exiguus név mögött egy szkíta férfi rejtőzik, míg mások azt állítják, hogy valójában egy Rómában élő görög volt. így vagy úgy, Kr. u. 525-ben készített egy húsvéti táblát, amelyben 532-től 626-ig előre kiszámította a húsvéti időpontokat, egyszersmind felháborítónak találta, hogy a diocletiani korszak segítségével kell számolnia. Az akkoriban használatos dátumozás ugyanis Diocletianus császár kormányzásának kezdetét használta kiindulópontnak, mellyel kapcsolatban Dionysius a mellékelt kis libelluszban, azaz könyvecskében a következő megjegyzést teszi: „Mivel Szent Cirill első ciklusa Diocletianus után 153-ban kezdődik, és 247-ben végződik [...], mi a mi ciklusunkat nem akartuk ennek az istentelen Krisztus-üldözőnek az emlékével összekötni, hanem előnyben részesítettük azt, hogy a mi urunk Jézus Krisztus születése óta számítsuk az időt, hogy reménységünk kezdete bizalmasabb közelségbe kerüljön hozzánk, és az emberiség újjászületésének oka, azaz Megváltónk szenvedése jobban előtérbe kerüljön.” [1392]

Nos, ebben a szövegben bízvást találunk „Krisztus utáni” datálásokat, és ezért azonnal ki is egészítjük: Diocletianus császár uralkodásának kezdete a 284. év 8. hó 29. nap dátumot kapta. Az ehhez hasonló alapvetésekhez Dionysiusnak rögzítenie kellett Jézus születésének időpontját. A nappal és a hónappal könnyen boldogult: 274-ben a „sol invictus”-t, mint legyőzhetetlen Napistent Aurelianus császár birodalmi istenné emelte, és a december 25-öt mint a neki szentelt ünnepnapot határozta meg [1393] - másképpen fogalmazva: akkor vált a Mithras-kultusz egy jó évszázadra római államvallássá. Amíg Kr. u. 200-ig a karácsonyt november 18-ra tették [1394] - a pápa akkoriban inkább Róma városában („urbi”), mint az egész földkerekségen („orbi”) számított illetékesnek -, addig Philocalus Kr. u. 354-ben december 25-re tette Jézus születését. Jó oka volt rá: az egyház itt is, mint sok más esetben, átvette a pogányság dátumait és szokásait, hogy az ingadozókat a saját oldalára állítsa, és a visszaeséstől megóvja őket. Mire Dionysius Exiguus elkezdte a számolgatást (525), a karácsonyt, ezt az új ünnepet a konstantinápolyi, az alexandriai és a jeruzsálemi pátriárka, vagyis a római püspök egyenrangú konkurensei is bevezették. Azt azonban, hogy a Mithras-kultusz, s az annak bűvkörébe kerülő császár miért a december 25-ét emelte ki, mostanáig homály fedi.
 Sokkal nehezebb volt Jézus születésének pontos évét rögzíteni. A VI. században már több dátum keringett, nem utolsósorban azon okból, hogy az Ujtestamentum adatai Jézus életéről és haláláról bizony messze nem egyértelműek.

Hogy mást ne mondjunk, a születéssel kapcsolatban egyáltalán nem említ évszámot. Máté szerint (2,1) Jézus Heródes király uralkodása alatt született Betlehemben, Júdeában. Lukács beszámol egy népszámlálásról, amelyet Augustus császár rendelt el, amikor Quirinus volt Szíria helytartója. Márk, mint a legidősebb az evangélisták közül, egyáltalán nem ad meg részleteket, miközben ezek János számára egyáltalán nem jelentéktelenek. Ezért egyelőre a születés időpontjának meghatározását nem feszegetjük.

Lukácstól (3,1) megtudjuk, hogy Jézus Tiberius regnálásának 15. évében kezdte meg nyilvános tanítói működését, ám ezzel csupán a 28. augusztus 19-től a 29. augusztus 18-ig tartó időszakaszt határozza meg. Akkoriban - szintén Lukács szerint (3,23) - „körülbelül harmincéves volt”. János szerint Jézus keresztelése után nem élt meg három zsidó húsvétot, pészahot, hanem közvetlenül a harmadik előtt keresztre feszítették. [1395]

Mindez mégsem ad igazán biztos datálási bázist, mert Lukács szövegéből nem derül ki Jézus pontos kora a halálakor, amit egyébként más források 33 életévben határoznak meg. Matematikailag tehát nincs kellő számú adat a birtokunkban, így cseppet sem meglepő, hogy a „mikor született Jézus?” kérdésre meglehetősen különböző válaszokra lelünk.

így például a zsidó Flavius Josephus, aki a Kr. u. I. században írt, a Quirinus alatti népszámlálást a Kr. u. 6. vagy7. évreteszi. Eszerint Jézus ennyivel született volna Krisztus után,ami legalábbis furán hangzik. A keresztény tudós Clemens Alexandrinus, az alexandriai iskola vezetője, aki körülbelül 150 és 215 között élt, egy korábbi dátumot ad meg. Szerinte Jézus Augustus egyeduralkodásának 28. évében, tehát Kr. e. 2-ben született - ezt az évet fogadták el helyesként a korai keresztény írók. Ez a hagyományvonal a III. századtól fut, a Julius Africanus-féle keresztény világkrónika elkészülésétől fogva, amely Eusebiusról és Szt. Hieronymusról szól a XII. századig. Ezt az évet hagyományozták a XVI. század arab és reneszánsz tudósai is, mint Joseph Justus Scaliger, a „jezsuita” naptárreform evangélikus ellensége. [1396] Először a XVII. században, Kepler hatására keletkezett az azóta leggyakrabban képviselt nézet, hogy Jézus Kr. e. 7-ben született, ugyanakkor Abbo von Fleury (meghalt 1003-ban) kiszámolta, hogy Krisztus feltámadását, és ezzel a születését is 21 évvel későbbre kell tenni. [1397]

Dionysius nem hagyta magát megtéveszteni az ő idejében uralkodó tanoktól. Húsvéti időpontjainak első évét tette egy 532 évből álló teljes húsvéti ciklus alapjául. (Ez a következő két tényező kombinációján alapszik: a 19 éves holdciklus és a hét napjainak visszatérése a négyéves szökőciklusban.) Krisztus születését pontosan egy húsvéti ciklussal teszi a Kr. u. 532. év elé.

Dionysius Exiguus számára ez az esemény bizonyos értelemben fikció a földi időn belül, mert az ő számítása a születést nem helyezi be egyetlen konkrét évbe sem, hanem a „keresztény” éveket sorakoztatja utána. Amikor később a korábbi időket is elkezdték Jézus születésével összekapcsolni, létrejött azoknak az éveknek a vég nélküli láncolata, amelyeket a „Krisztus előtt” meghatározással illettek. Csakhogy maga az az év, amely Krisztus születésekor kezdődött, voltaképpen elfelejtődött, vagy éppenséggel tudatosan töröltetett az emlékezetből. Elvégre a Kr. u. 1. év előtt közvetlenül a Kr. e. 1. év áll. Ezzel az az esemény, amelyre az évszámításunk alapszik, nem következtethető vissza az éppen érvényes időpontból. Vagyis egy fiktív időszakra esik, mégpedig a Kr. e. 1. év december 31. napja és a Kr. u. 1. év január 1. napja közé. Hogyha akkoriban a nullát mint számjegyet és számot már ismerték volna, akkor a születési évet a nullával kellett volna megjelölni. Bármennyire egyszerűnek tűnik is ez a levezetés, néhány ember számára mégis rejtélyesnek hat. Így például egy őstörténeti és ókortörténeti kronológiáról szóló aktuális könyvben a következő bejegyzés található: „0: nem egy pontosan meghatározható év. Ez az oka annak a megszámlálhatatlan tévedésnek, amely a kereszténység előtti események besorolásánál adódik.” [1398]

Csak a második mondat helyes. A „0.” év hiánya miatt az időszámítás-váltásnál, tehát a Krisztus előttről Krisztus utánra váltáson átnyúló időszakok nem számíthatóak ki egyszerű összeadással. Például az időbeli távolság Kr. e. 4. év elejétől a Kr. u. 7. évig nem tizenegy, hanem csak tíz év. Ez azonban azt is jelenti, hogy az ebből következő „megszámlálhatatlan tévedések” csupán csak egyévnyi tévedést jelentenek. Azt viszont, hogy a „0.” év miért egy „nem pontosan meghatározható év”, egyedül a szerző, Locquin tudja. Mindazonáltal mi úgy véljük, megengedhetetlen, hogy így elbánjanak a 0-val, annál is inkább, mert egészen jó okok szólnak a „0.” év létezése mellett. Sajnos, a szám értékét drámaian felértékelő érvek nem kerülhettek szóba, hiszen az idő mesterséges rögzítésekor a nulla sem mint számjegy, sem mint fogalom nem volt még kitalálva.

Ugyanakkor ezen a helyen becsúszhatott egy másik hiba is, lévén egy másik naptárszakértő állítólag egy súlyos következményekkel járó beavatkozást tett. Az időszámítás terén szerzett nagy tudása miatt igen tiszteletreméltó Beda Venerabilist akkoriban a komputista szóval jelölték, mert a húsvéti számítást „computus (paschalis)” névvel illette. O Jézus születését a fiktív köztes időből aKr.u. 1. évre tette át. Ezzel a Beda szerinti Kr. u. 1. év megfelel a Dionysius szerinti Kr. u. 2. évnek. Beda egészen titokban azt egyesítette, ami eddig egymástól külön volt: a ma 1999-cel jelölt év Beda szerint a 2000-es év lenne, ahogyan erre a biofizikus, tudománytörténész és régi keletkutató Werner Papke rájött. [1399] Ez esetben az igazi szilveszterestén az emberiség nagy többsége ünnepelne, és a matematikusok kezdenék túl későn a pezsgőzést. De ki esküdne meg rá, hogy akkoriban minden dátumozás egy évvel meg lett változtatva, ahogyan Papke feltételezi? Egyébként látni fogjuk, hogy Bedát is igencsak különleges és titokzatos sötétség veszi körül, amelyből csak úgy szabadítható ki, hogy életét és munkásságát egy későbbi évszázadra helyezve vizsgáljuk.

Ezzel a könyv tulajdonképpen véget is érhetne. Mindazonáltal időszámításunkat illetően további, és még sokkal drámaibb kétségek is vannak. A fentiekből ugyanis egyértelműen adódik az a kellemetlen dolog is, hogy hiányzik ünnepeink eredeti alapja.


A betlehemi csillag

A Bibliából csillagászati történéseket is megtudhatunk. A betlehemi csillag jelezte a szent gyermek születését, és csak a Napkelétről érkező három bölcs tudta ezt a jelet helyesen értelmezni (Máté, 2, 1-12). A betlehemi csillagot azóta is próbálják meghatározni, a legtovább Konradin Ferrari d’Occhieppo jutott. [1400] Ennek ellenére a megoldás megdöbbentően nehezen születik meg. Ma három lehetőség jön szóba: feltűnő bolygókonstelláció, szupernóva vagy pedig üstökös. Ehhez kapcsolódik Werner Papke tanulságos elemzése, amelynek gondolataira a következőkben támaszkodunk. [1401]


Nagy konjunkció?
A XVII. század nagy csillagásza, Johannes Kepler (1571-1630) azt javasolta, hogy a „csillagot” értelmezzük a Jupiter és a Szaturnusz bolygó ún. „nagy konjunkciójának”. Konjunkciónak a csillagászok a bolygók nagyon közeli együttállását, ideális esetben az optikai eggyé válását nevezik. Magától értetődik, hogy itt csak a mi érzékelésünkről van szó, hiszen a bolygók egymástól jelentős távolságra vannak.

Keplernek 1604-ben csillagászként olyan szerencséje volt, hogy nemcsak egy ilyen jellegű találkozást figyelhetett meg, hanem röviddel ezután még egy „egészen közeli” szupernóvát is felfedezhetett. A bolygókonstelláció úgy hatott, mint egy rendkívül ritka csillagszületés előhírnöke. Kepler számára, aki az égi harmóniát és az asztrológiát is szívén viselte, ez a nagy konjunkció nemcsak egy, az égen végbement születésre, hanem egy égi, a földön végbement születésre is utalt. Visszaszámláláskor rájött, hogy ez a két bolygó - az ókoriak számára a leghosszabb keringési idejű bolygók - Kr. e. 7-ben háromszor találkozott. Ez a rendkívül ritka esemény csak minden 854. évben látható. A találkozás helyéül a Halak csillagképe adódott, s mivel a hal régóta Jézus Krisztus szimbólumának számít, úgy tűnt, egészen egyértelmű üdvtörténeti vonatkozásra bukkant. [1402]

Ezt a magyarázatot fogadják el mind a mai napig, annak ellenére, hogy ez a bibliai beszámolóval nem harmonizál, mert a csillag először is nem bolygó. A mi földi szemszögünkből nézve a külső bolygók nem egyszerű köröket rónak, hanem időszakosan visszafelé is mennek. Az „anomália” abból adódik, hogy a mi megfigyelési helyünk szintúgy a Nap körül kering. A Nap és Föld között mozgó Vénusz fátylat húz, mert az ő pályája a Földdel ellentétben ferde. [1403] Éppen ezen tulajdonság miatt a bolygókat már a legrégebbi asztrológusok-asztronómusok is elszeparálták a „normális” csillagoktól. Sőt, az ókorban úgy tekintettek rájuk, mint a démonok lakhelyeire, mert ezek az összes többi csillag hasonló formájú köreitől eltértek.

Száz szónak is egy a vége: az egymáshoz való közeledést, az együttállást, majd a két bolygó egymástól történő ismételt eltávolodását az ókorban bizonyosan nem a „csillag” fogalmával jelölték volna, tehát nem egy egyes számú főnévvel. Máté négyszer beszél egészen tisztán egyetlen csillagról. Megemlítendő, hogy Kepler eredeti variációja nem lelt követőkre, mert a csillagszületéseknek semmi közük a rendszeres bolygóváltozásokhoz, hiszen sem nem prognosztizálhatóak, sem vissza nem számolhatóak.

A hármas találkozással együtt kizárhatunk más számításokat is, amelyek a bolygókonstellációkat részesítik előnyben. így például Papke beszámol a Jupiter hármas konjunkciójáról a Regulus fix csillaggal az Oroszlánban. [1404] Ez a három közeli találkozás számunkra Jézus születését a Kr. e. 2., illetve 3. évre jelezné, és hordozna némi melléízt, lévén a Regulus az Oroszlánban már ősidők óta királyi csillagként tartatik számon. A banális a dologban az, hogy a Jupiter túlságosan gyakran találkozik az Oroszlánnal ahhoz, hogy ebből példaértékűt olvashatnánk ki. Így pl. a Kr. e. I. században három ehhez hasonló, hármas találkozás történt anélkül, hogy az annyira áhított Megváltó megjelent volna. [1405] Ugyanez érvényes a Jupiter és Vénusz közötti találkozásokra. Egy ilyen történt a Kr. e. 3. és a 2. évben is, ahol a második találkozás a Kr. e. 2. június 17-én optikailag egybeolvadásnak tűnt. Csakhogy ettől nem elevenedett meg sem a régebbi, sem az újabb csillagkeresők fantáziája.


Üstökös az istálló felett?
Az előzőek miatt Kepler ellenére „valódi” csillagok után is kutattak. Ez pedig sem többet, sem kevesebbet nem jelent, mint hogy az üstökösöket figyelték meg. Az üstökösökre az ókorban aggodalommal tekintettek, és általában mint a szerencsétlenség hírnökeit interpretálták. Ezért inkább „baljós csillag” vagy „katasztrófa” névvel illették a maguk után hosszú csóvát húzó képződményeket. Éppen emiatt a Messiás annyira óhajtott eljövetelét semmiképpen sem jelezhette üstökös. Habár az is megemlíthető, hogy igen ritkán ezen üstökösök, azaz „csóvás csillagok” kaphattak pozitív értékelést is. Amikor Julius Caesar meggyilkolása után fél évvel, Kr. e. 44-ben megjelent egy üstökös, ez Ovidius szerint jel volt arra, hogy Vénusz istennő Caesar lelkét felvette az égbe. De Papke - akit a továbbiakban is követünk - nem tudta összefüggésbe hozni Jézus feltételezett születését semmilyen, abból az időből jelentett üstökössel. Mindig akadtak újabb és újabb próbálkozások, hogy a Halley-üstököst - a „műfaj” koronázatlan királyát - a betlehemi istálló fölött ragyogtassák. Ám az első megjelenését a nyugati világ csak 1660-ban dokumentálta: mint a normannok szerencsecsillaga, továbbá katasztrófacsillag az angolok számára. Nem véletlenül található meg a bayeux-i szőnyeg nevű, nagy becsben tartott, hetven méter hosszú textílián, hiszen a győzelem emlékére hímezték rá.


Talán egy szupernóva?
Papke - mint egykor Kepler - az együttállás helyett inkább egy szupernóvát tart elképzelhetőnek, tehát egy csillag hirtelen felragyogását, amely előtte nem volt látható, és később, néhány nap vagy hét múlva teljesen kialudt. A kínaiak, akiktől a legrégibb ilyen jellegű megfigyelések származnak, az efféle égitesteket tömören „vendégcsillagnak” nevezik. Papke e gondolat jegyében szupernóvára voksol, amely a „szűzből”, vagyis a Szűz csillagképből érkezett, pontosabban a „Coma Berenice”-ből. [1406] Ezáltal az Úr szűztől való születésének égi megfelelőjét állítja elő.

Elmélete ellen is szól egy csillagászati érv. Bár egy kiégett szupernóva eltűnik az emberi szem elől, azonban nem feltétlenül tűnik el a csillagászati eszközök számára. Ha tehát a kérdéses égi helyen nem ismerhető fel egy szupernóva kiégett maradéka, akkor ez az interpretáció csak a Biblián alapul, és nem a mai természettudományos megfigyeléseken. így az archeoasztronómia ebben a speciális esetben nem segít tovább - azonban egy másik variációnál ezt megteszi.

Merthogy Jézus születési időpontjának meghatározásához megvizsgálhatunk még két, ránk hagyományozott égi eseményt. Az egyik: a Heródes halála utáni napon bekövetkező holdfogyatkozás, amelyről Josephus számol be; a másik: a Jézus halálának órájában beállt napfogyatkozás, amelyet totális napfogyatkozásként írnak le. Ma már vissza tudjuk pörgetni az idő kerekét ennek pontos megállapításához, s kiderül: egy ilyen totális napfogyatkozás a földközi-tengeri tartomány keleti részén csak 19. június 21-én és 29. november 24-én történt. [1407] Ebben az esetben a Naprendszer „óraművének” másodpercnyi pontosságú működést tulajdonítunk, amely nem magától értetődő, mert nem zárhatjuk ki az extraterresztikus befolyások okozta nagyobb zavarokat sem. [1408] Mindennek tetejébe nem ismerjük Heródes halálának időpontját, így hát itt is össze kell először hasonlítani a szóba jövő holdfogyatkozásokat az egyéb eseményekkel. A holdfogyatkozások összehasonlíthatatlanul gyakoribbak, mint a napfogyatkozások. Ezenkívül jóval gyakoribb a teljes, tehát az egész holdkaréjt átfogó árnyék. Ezzel kapcsolatban nagyon hiányzik egy adat: Jézus életének hosszúsága, amelyet a Bibliából nem tudhatunk meg, legfeljebb az általánosan elfogadott adatra támaszkodhatunk, amely harminchárom esztendő.

A kepleri javaslat - mely szerint Krisztus születése Kr. e. 7 -ben történt - képviselői a Heródes halála utáni holdfogyatkozást Kr. e. 5. szeptember 16-ra vagy Kr. e. 4. március 13-ra teszik. Papke ehelyett egy, a Kr. e. 1. évben bekövetkezett holdfogyatkozásra vonatkoztat, és így az általa előnyben részesített Coma Berenice csillagképen keresztül megállapítja Krisztus egészen pontos születési dátumát: Kr. e. 2. augusztus 30., 18 óra 30 perc körül. [1409]

Dieter B. Herrmann szerint ez az eddigi legjobb számítás nem érvényes, mert ő csillagászként semmilyen nyomát nem találta a feltételezett szupernóvának, amelyre ugyebár a betlehemi csillag szerepét osztották többen is. [1410] Idevágó könyvében 1998-ban arra a tényállásra jut, hogy a bibliai jelenség sem egy bolygókonstellációval, sem egy üstökössel, sem egy szupernóvával nem magyarázható. Mégis megkockáztat egy egészen óvatos kijelentést: „A (Máté evangéliumhoz tartozó) kiegészítés szerint a betlehemi csillag az, amelynek megjelenése nélkül a zsidók új királyának, megváltójának és messiásának születése semmiképpen sem lenne hihető. Feltételezve, hogy ez valóban így van, az évszázados kísérletek arra vonatkozólag, hogy megtalálják a csillag reális csillagászati megfelelőjét, hasonlóak egy fantom utáni vadászathoz.” [1411]

Maradjunk tehát annyiban, hogy Jézus Krisztus születési éve és napja pontosan nem határozható meg. Ezen nem csodálkoznának azok a szkeptikusok, akik Jézus személyét egyáltalán nem tekintik történelmi jelenségnek. Annyi képtelenséget találnak életének ábrázolásában, mindenekelőtt pedig túl kevés bizonyítékot az evangéliumokon kívül a földi életére vonatkozólag, hogy őt magát is fikciónak tartják. A ,Jézus élete kutatás” eredményeit 1 szerencsére ezen a helyen nem kell értékelnünk, mégis egy igen kemény megállapításra jutunk: meglehet, egy olyan eseménnyel van dolgunk, amely sohasem történt meg, vagy ha meg is történt, meghatározhatatlan, mikor, valahol egy kitalált időtengelyen, egy fiktív időszakban, hiszen ennek az eseménynek a betlehemi csillag alakjában egy „fantom” mutatta meg a helyét s idejét.

A kutatás a kitalált dolgok ilyetén halmozásával nem elégszik meg, azaz megengedi, hogy a születés esetleg fiktív esemény, mindazonáltal ezt is el kívánja helyezni a reálisidőtengelyen. Ez eddig még nem sikerült egyértelműen, így jelenleg is több lehetséges születési év jön szóba. Hogy mindezen sok fáradságos megfigyelésnek egyáltalán van-e értelme, ezt majd később vesszük szemügyre.


Hogyan kovácsolják az időtengelyt?

Az utolsó szakasz látszólagos ellentmondása a következő: hogy lehet Jézus születését egy időtengelyen ide-oda tologatni, ha az időtengely a születéshez van kötve, és ezen alapszik? Nem kezd-e el inogni az időtengely, ha a betlehemi istállóban történteket átdátumozzuk?

Először is le kell szögeznünk egy fontos tényt: az időtengely, amely a mai napunkat olyan korai eseményekkel köti össze, mint Amerika felfedezése 1492-ben, vagy Anglia normannok általi meghódítása 1066-ban, nem isteni ajándék, nem is természeti állandó: az emberi szellem alkotása, márpedig az ember alkotta dolgok tudvalevőleg lehetnek hibásak. E könyv éppen arra kívánja felhívni a figyelmet, mily ingatag is a mi örökérvényűnek tartott időszámításunk.

Ellenőrizzük hát ezt az alkotást, melyet a kora keresztény idők óta használnak. Éppen most hallottuk, hogy az evangéliumok részben megpróbálják a szent történéseket a politikai történésekkel összekapcsolni, Jézus keresztelésérepéldául egy sor megfeleltetést találunk bennük: Lukács (3, 1-2): „Tiberius császár uralkodásának 15. évében, amikor Poncius Pilátus volt Júdea helytartója, Heródes Galilea uralkodója, testvére Philippus Iturea és Trachonitis tartományának uralkodója, és Lysanias Abilene uralkodója, amikor Hannás és Kajafás voltak a főpapok.”

E személyekről pontos adataink vannak [ 1412]:
 • Tiberius Kr. u. 14-37-ig uralkodott,
 • Pilátus római prokurátor volt Júdeában Kr. u. 26—3 6-ig,
 • Heródes Antipas - tehát nem az apja, Nagy Heródes - Kr. e.

4-től Kr. u. 39-ig uralkodott,
 • testvére Philippus Kr. e. 4-től Kr. u. 34-ig uralkodott,
 • Lysanias, Abilene régense Kr. u. 28 és 37 között halt meg,
 • bár Hannást már Kr. u. 18-ban leváltották, vejét, János Kajafást

 sikerült utódául kineveztetnie, aki Kr. u. 18-3 8-ig viselte a tisztséget.
Így elmondható, hogy a fő kijelentést - Tiberius uralkodásának 15. évét - a többi öt vonatkozás egyértelműen bizonyítja. Mivel Tiberius 14. szeptember 17-én lett császár, a 28-as és 29-es év adódik, mint a keresztelés ideje.


A hatalom története
Ezzel felépítettük az első hidat a római császárok sorához. \felük egy jóval szilárdabb történelmi talajon mozgunk, már csak azért is, mert rendszerint az éppen uralkodó császár uralkodási évéből indultak ki a napi üzletmenetben. Az udvari krónikás feladata volt, hogy ezekből a dátumokból egy folyamatos sorozatot képezzen, s ez így ment évszázadokon át. Bár Romulus Augustulust, mint utolsó nyugatrómai császárt 476-ban megfosztották trónjától, és tíz évvel később erre a sorsra jutott Syagrius, legutolsó, a birodalom megmaradt részén uralkodó utódja, ez azonban a keletrómai vonalra nem gyakorolt hatást. Itt császár császárt követett, egészen 1204-ig. Ebben az időben a keresztény Bizáncot megtámadták a legkeresztényibb szerzetek, kirabolták, és 3 3 évig a nyugat latin kereszténység császárai uralkodtak rajta. De a keletrómai császárság mindezt átvészelte a niceai száműzetésben, a Boszporusz ázsiai oldalán, így a folyamatosság biztosítva volt 1453-ig, amikor is a törökök elfoglalták Konstantinápolyt, és Isztambult csináltak belőle. Vagyis manapság uralkodók hosszú láncolatát ismerjük, amely látszólag precízen elvezet minket Tiberius császártól a XV századig.

A keletrómai császárság alkonya olyan időszakra esett, amikor Európa többi részén számtalan nemesi család volt hatalmon. Nem nagy művészet precíz kapcsolatokat találni a kortárs Habsburg császári családdal, a francia Valois királyi családdal, és más uralkodókkal. A Habsburgok tudvalevőleg egészen a most lefutott évszázadig kormányoztak, így tehát híd van az I.-től a XX. századig.

Ezen az alapon kovácsolódott össze tehát időtengelyünk. A történészek dúskálhatnak, a kritikusok pedig ugyanilyen jogon beszélhetnek toldozgatásokról is. Mert természetesen vannak időszakok ebben a 2000 évben, amelyekről a ránk maradt adatok homályosak és ellentmondásosak. Csak egy példa: a bizánci császárok adtak arra, hogy tetteiket az utókorral tudassák, nem véletlen, hogy név szerint ismerjük udvari történetíróikat és krónikásaikat. Hanem felettébb különleges módon a saját tettek megörökítésének igénye röviddel 600 után megszűnik. Lehet, hogy azért, mert a hatalmasságok keresztényi alázatot gyakoroltak, lehet, hogy azért, mert a szomorú eseményeket nem lehetett annyira megszépíteni, mint ahogyan szerették volna. Mindenesetre a bizánci történetírás két teljes évszázadra megszűnik, csak később jegyezték le ezen éveket. Ki tenné tűzbe a kezét azért, hogy semmi mást nem írtak le, csak az igazságot? Vagy az aktuális feljegyzések híján mégis annyi anyag állott rendelkezésre, hogy a történelmet precízen rekonstruálni lehessen? Mindannyian tudjuk, milyen fáradságos dolog akár csupán három hónap távlatából is a saját életünk egy-egy pontos dátumát meghatározni. Komoly nehézségekbe bonyolódnánk, ha a családi feljegyzések alapján kellene újra meghatározni évszázadokkal korábbi dátumokat.

Szeretnénk hinni, hogy mégis minden buktatót áthidaltak. Végül is van egy folyamatos lista a pápákról Pétertől II. János Pálig, akadtak rövid életű dinasztiák, amelyek a kronológiailag nehezebb időkben pótlólagos keresztvonatkozásokat adnak, és vannak csillagászati utalások, mint pl. a feljegyzett napfogyatkozások, amelyek lehetővé teszik a visszaszámlálást. Látjuk a krónikaírók végtelen sorát, akik megpróbálták az emberiséget a teremtés óta évszámokkal ellátni, látjuk a tudósok hadát, akik évszázadok óta a történelemmel kínlódnak. Úgy tűnik, nagy és örökérvényűnek tekinthető munkát végeztek. A kronológia kérdései a mai történészeket már csak kivételes esetekben foglalkoztatják.


Augustus
Mindenekelőtt induljunk ki abból, hogy az időtengelyt a római császárok idejéig, tehát Augustusig „emberi számítás szerint” helyesen alkották meg. Ez esetben Gaius Julius Caesar Octavianus
 - ismertebb nevén Augustus, aki Julius Caesar unokaöccse és fogadott fia volt - életének dátumai a következők:
 •Kr. e. 63. szeptember 23.: születése,
 •Kr. e. 30. augusztus 30.: • Kr. e. 27. január 16.: 
 •Kr. u. 14. augusztus 19.: egyeduralkodó, Alexandria meghódítása (innen az „alexandriai korszak” kezdete), „Augustus”,

 halála.
Uralkodásának ideje a császári uralkodókon keresztül közvetlenül összekapcsolódik a mi időnkkel. A trónra lépése és a jelenkor közti idő fixnek számít. Ha az „alexandriai időszak” szerint dátu-moznánk, nem lenne semmi kétség ezen időszámítást illetően.


Jézus születése
Ehhez a „császári időhöz” kell Jézus életének adatait csatlakoztatnunk. Láttuk, hogy ez a keresztelésével kapcsolatban bizonyos mértékig problémamentes. A Kr. u. 28. vagy 29. évben történt, bár a pontos napot nem tudjuk meghatározni. Születésének idejével azonban nehezebb a helyzet. Emlékeztetőül: Máté (2, 1): „(...) Heródes király idejében született”. Nagy Heródes, akit a rómaiak neveztek ki, Kr. e. 40-4-ig uralkodott. Halálának éve azonban nem hagyományozott, hanem kikalkulált. Mások ezt Kr. e. 2-re teszik.

Lukács (2, 1): „Azokban a napokban Augustus császár egy rendeletet adott ki.” Augustus Kr. e. 30-tól Kr. u. 14-ig volt egyeduralkodó.

Lukács (2, 2): „A szíriai helytartó, Quirinus idejében történt.” Publius Sulpicius Quirinus Kr. e. 12 és Kr. u. 16 között különböző magas pozíciókat töltött be a birodalom keleti részében.

Ez a három adat a születés dátumát Kr. e. 12. és 2. közé szorítja, de egy pontosabb dátum, pláne egy napra pontos ezekből nem hámozható ki. Bizonytalanságot szülne, ha a római császárokhoz próbálnánk kötni, feltéve, ha nem vesszük a bátorságot egy tudatos fixáláshoz. Philocalus, mint utána Dionysius Exiguus is tette, úgy döntött, egészen tűrhető az összhang a császárok és az Újtestamentum adatai között: tehát a Jézus születése utáni első napnak Augustus uralkodásának 30. évére kell esnie. Ezzel a keresztény korszak egy világi gyökerezést kapott, magyarán keresztény időszámításunk Augustus 30. uralkodási évének január 1-jén alapszik.

A képlet egyszerű: Augustus uralkodásának 30. éve = Kr. u. 1. év, amelynél az érthetőség kedvéért figyelmen kívül hagytak egy momentumot. Mégpedig azt, hogy Jézus születésének ők kerestek történelmi dátumot. így jutottunk el az időtengely azon pontjához, amelyen az egész, Krisztus utáni időszámításunk nyugszik. Erről a „biztos” oldalról most már megpróbálkozhatunk Jézus tulajdonképpeni születésnapjának megsarcolásával. Ennek ellenére teljesen mindegy, ha ezt a korrigált születésnapot akár más napra, vagy egy másik évre tesszük - a keresztény időszámítás kezdete Augustus uralkodásának 30. évéhez köttetik. Jézus születésének valódi dátuma ezzel szemben elválasztható a keresztény korszak kezdetétől - ezért Jézus „Kr. e.”, illetve „Kr. u.” is születhetett.


Idő-összehasonlítás
Két példával szemléltetjük, hogyan történtek egykoron az időbeli összehangolások. Az első egy anonim minorita szerzetestől származik, aki 1292 körül Flores Temporum (Az idők virága) címmel írt krónikát. Ezt írja: „Hatodik korszak. Jézus Krisztus megszületik Betlehemben Szűz Máriától. A világ kezdete óta akkor eltelt 5199 év, ahogyan Orosius és Augustinus írják. Jézus előtt eltelt 5199 (=200-1+5000) év. Ábrahám óta 2015 év. Dávid óta 480 év. Róma városának alapítása óta 752 év.” [1413]

Két évszázaddal később, 1493-ban Hartmann Schedel híres világkrónikájában még egyszer megmutatta, hogyan hangolták össze időben a korszakokat. A 95. lapon ezt írja számunkra egészen érthetetlen németséggel, amelyet itt csak részben tudunk visszaadni: „Még következnek az idők Róma alapítása óta, a zsidó fogság óta, Dávid király óta, Ábrahám születése óta, az özönvíz óta, és Keresztelő Szent János fogantatása óta.”

Schedel minden, a nyugati világ számára fontos időszámítást összehangolt, Róma politikai történetét és ezzel Palesztináét is, az olimpiák szerinti számolást, valamint a Róma alapítása szerinti számolást, és a bibliai generációk sorát. Számunkra a legérdekesebb az Augustusra való vonatkoztatás. Schedel császárságának 42. évéről beszél, míg mi éppen egyeduralkodásának 30. évéről szóltunk. Vélhetőleg nem egy eltérő definícióról van szó, amely Jézus születését Kr. u. 12-re akarja áttenni, hanem egy másik vonatkoztatásról. Itt bizonyára a Kr. e. 42. évre céloz, amelyben a 21 éves Octavianus és Antonius Philippinél legyőzi a császárgyilkos Brutust és Crassust, ami a Római Köztársaság végét jelentette. Ezen schedeli interpretációval oda lyukadnánk ki, hogy Jézus Kr. e. 1-ben látta meg a napvilágot. Puff neki, egy újabb dátum. Persze, a nürnbergi humanista még semmit sem hallott Kepler számításairól a betlehemi csillagra vonatkozólag.


Lehet, hogy az első millennium túl rövid?

Minden kétségtől megszabadulván akár el is kezdhetnénk a második évezred elemzését. Igen ám, de ez messze nem olyan egyszerű, mint amilyennek akár csak 10 évvel ezelőtt is tűnt. A szerző ugyanis épp ott bukkant rá egy problémára, ahol korábban senki, ő maga sem gondolta volna.

Egyelőre maradunk a mi „remekül” megszerkesztett időtengelyünknél, de használjunk fel egy több, mint 400 évvel ezelőtt beépített ellenőrzési lehetőséget. XIII. Gergely pápa 1582-ben úgy döntött, ideje kijavítani az éppen érvényes naptárt. Azóta beszélünk a Gergely-naptárról, s nem a Julius-féléről. Abban az időben a Etikán három hivatalos írást adott ki: egy pápai bullát, egy naptárat a római mérőkönyvhöz, és az évi ünnepnapok átvizsgált jegyzékét. [1414]

Ekkor két, a mi kérdéseink szempontjából lényeges döntést hoztak: a korrekció értelmében 1582. október 4-e után nem 5-e, hanem 15-e következett. Ezen kihagyás miatt az időtengelyen találunk tíz napot, amely nem felel meg a reális időnek. És itt már másodjára ütközünk fiktív időbe, hiszen láttuk: Jézus születése is egy időüres térben zajlott le. Mindazonáltal minket most nem ez érdekel, hanem hogy miért kellett Gergelynek belenyúlnia a naptárba. Nos, ezen kérdést feszegetve Julius Caesarhoz jutunk, naptárunk tulajdonképpeni kitalálójához és megalapítójához.


Caesar reformja

Gergely voltaképpen nem tett mást, mint bevezetett egy új szö-kőszabályt. Ahhoz, hogy ezt megértsük, menjünk vissza Julius Caesarig, aki Kr. e. 45. elején véget vetett a régi római naptár tohuvabohujának. Addig az éveket holdciklusok szerint számították, és az évszak szerinti állást kevésbé vették figyelembe. Azonban a bérleti szerződéseket, az adóbehajtók szerződéseit és még néhány más, az állam és polgárai között létrejött ügyletet évenként kötötték meg. Ezen az alapon semmibe sem, de legalábbis minimális nemesfémmennyiségbe került az illetékes pap meggyőzése, hogy jó lenne, ha az év néhány nappal, sőt még jobb, ha egy egész holdhónappal tovább tartana. Imigyen éppen a legjózanabb, leggyakorlatiasabb nemzetnél vált a naptár váza zűrzavarossá.

Caesar megszerezte az akkori legjobb csillagászati iskola, az alexandriai segítségét, és Sosigenesszel egy Nap-naptárat készíttetett. Joachim Ekrutt [1415] szerint Caesar, az új naptárnak megágyazandó, egyetlen döntéssel megalkotta „az egész nyugati világ történetének leghosszabb évét”: a Kr, e. 46. év ugyanis uralkodói rendelettel 445 napos lett, annak érdekében, hogy ezáltal a tavaszi napéjegyenlőség végre ismét tavaszra essen. Az esztendő az „annus confusionis” nevet kapta, cserébe megkaptuk az esztendők ma is ismert hosszát: Caesar 365 egész és 1/4 napban állapította meg egy év időtartamát.

Milyen kellemes és praktikus volna, ha az év hossza teljes napokban kifejezhető lenne, vagy ami ideálisabb, ha többféleképpen osztható számú napból állna, pl. 360 vagy 400 napból. Csakhogy a Föld pályáját nem pedánsok tervezték, bolygónk egy ellipszis alakú pályán kering a Nap körül, és eközben a saját tengelye körül forog. Sajnos, pontosan 365 nap elteltével a Fold nem a kezdeti pozíciójában van a Naphoz képest: ha egy évvel korábban déli 12-kor startolt, akkor 365 nap múlva délben még csak közelít a célhoz; glóbuszunknak tehát még egy kicsit tovább kell haladnia, és eközben forognia, hogy a start és cél pontot precízen elérje (ez az út körülbelül hat órán át tart).


északi égi pólus

17. kép

Égi egyenlítő és az éves sarokpontok
Ennek az a következménye, hogy az év nem fejezhető ki teljes napokban. A nap kezdetének azonban mindig ugyanarra az órára kell esnie attól függetlenül, hogy éjfélre, esti szürkületre vagy délre tesszük. Egy olyan napkezdet pedig, amely az év folyamán eltolódik, egyetlen kultúrában sem tűrhető el.


18. kép
 AZÉVES SAROKPONTOK MEGHATÁROZÁSA AZ ÁRNYÉKVETŐVEL 
(gnómon): az ábrázolás a Baylont metsző szélességi körre érvényes. Berajzolva a téli és a nyári napforduló árnyéka, valamint a tavasz-és őszpont (napéjegyenlőség).


Mire jó a szökőnap?
A rendszerező emberi értelem megpróbált ezen a problémán úrrá lenni. így például a Nap pozíciója helyett a Holdét emeli ki, vagy az év hosszát teljes napokban adja meg azáltal, hogy négy vagy nyolc évet egy egységgé foglal össze.

A számunkra megfelelő kiegyenlítő módot a szökőnap bevezetésével találták meg. Sokáig tartott, mire az ember megértette, hogy ez lehetséges, és hogy miként kell vele bánni. Az egyiptomiaké a legrégibb naptárak egyike, de szökőnapokat sosem használtak, mint ahogy a hellének és a rómaiak sem. A hiányzó szökőnapok kényszerű következményeként az egyiptomi évkezdés például végigvándorolt az évszakokon, hogy csak 1460 év után essen ismét ugyanarra a dátumra. 365 nap évente ugyanis nem elég. [1416]

Caesar minden negyedik évet egy nappal meghosszabbítta-tott, így a pótlólagos egy nap négy évre oszlott el, vagyis másképpen minden negyedik évben az ég és a naptár is összhangban voltak. A naptári év három éven át valamivel rövidebb volt, mint a Nap-év, de ez a negyedik évben, egy valamivel hosszabb éwel ismét ki lett egyenlítve. így lett egy év 365,25 nap hosszú.

 Nézzük csak a naptári év Nap-évhez való közelítését: 

Naptár: Evhossz: Eltérés:
Egyiptomi: 365 nap - 20 926 másodperc Angustus-féle: 365 nap + 6 óra + 674 másodperc Gergely-féle: 365 nap + 5 óra + 49 perc + 12 másodperc + 26 másodperc Csillagászati: 365 nap + 5 óra + 48 perc + 46 másodperc

A táblázatból világosan látható a haladás: a hatórás évi eltérés Caesarnak köszönhetően 11 perces hibára csökkent le. Ezzel az évszakok tévelygése a naptárban befejeződött. A naptár végre az ég, jobban mondva a mindenkori csillagászati helyzet hű másának tűnt. Az ókori rómaiak számára ez a probléma megoldódott.


Az caesari hiba
Azonban ez a nem egészen 12 perc, ami még csak nem is egy negyedórácska, folyamatosan, de feltartóztathatatlanul halmozódott. Könnyen kiszámítható, mennyi idő alatt adódik össze ebből egy teljes nap. Egy nap 24 órából, vagy 86 400 másodpercből áll. Ez a szám 674 másodperccel osztva minimális kerekítéssel 128,2 évet ad. Eszerint jó 128 év lefutása után tesz ki a „juliusi” naptár aprócska pontatlansága egy teljes napot. Miközben az sem kerülheti el a figyelmünket, hogy a Fold mozgását tökéletes óraműként fogjuk fel, amely évszázadokon át másodpercnyi pontossággal fut (ehhez még fűzünk némi kommentárt). Számoljunk tovább: mikor érjük el a tizedik hibanapot? Majdnem pontosan 1282 év után. Emlékszünk még? XIII. Gergely pápa pontosan 10 napot ugrott át.


Gergely pápa reformja

A Bolognából származó pápa 1582-ben a szökőévszabályt is meg akarta változtatni. De hogyan lehet egy másodpercek szerint számolható csúszást egész szökőnapokkal kiegyenlíteni? Nem lehet másodpercben, csak teljes napokban korrigálni. A „juliusi” naptárban négyévenként volt egy szökőnap, tehát négyszáz év alatt száz szökőnap. Ha 400 évet 128,2 évvel elosztunk, az eredmény körülbelül három. Ez azt jelenti, hogy egy 400 éves intervallumban a juliusi naptárban kb. három szökőnappal több van. A konzekvencia: a naptári év a Nap-év után sántikált, és egy évenkénti égi esemény mindig korábbi hónapdátumra került. (Például a karácsony nem esik már december 25-re, hanem 800 év után december 19-re.) Ezért a szökőévszabályt úgy kellett módosítani, hogy 400 év alatt 100 helyett csak 97 szökőnap legyen beiktatva. Ez a következő pótlólagos szabállyal sikerült: a teljes évszázadok nem szökőévek, kivéve akkor, ha négyszázzal oszthatók. Ez az újkorra vonatkozóan azt jelenti, hogy 1700, 1800 és 1900 nem volt szökőév, bár néggyel osztható mindhárom, míg 2000 szökőév lett, hiszen nemcsak néggyel, de négyszázzal is osztható.

Ezzel a szabállyal az évhosszat rendkívül pontosan sikerült a csillagászati évhez passzítani: a gergelyi év 365,2425 napot számlált, és ezzel csak 26 másodperccel többet veszít, mint a tényleges Nap-év az ő 365,2422 napjával. Míg ez a hiba egy teljes nappá halmozódik, amit majd egy pótlólagos szökőnappal kell korrigálni, addig 2900 évet kell vámunk. Mondhatni, nem áll fenn - politikai kifejezéssel élve - akut cselekvési szükségszerűség.


A reform, amely nem volt elég
Valami más azonban már régen nem passzolt, anélkül, hogy erre bármilyen javítást megkíséreltek volna. Az előbb két érdekességet állapítottunk meg, amelyek nincsenek összehangolva: a) Gergely pápa a Julius-féle naptárt 1582-ben 10 nappal korrigálta, b) a korrigált naptárban egy tíznapos hiba 1282 év lefolyása alatt jön létre. Csakhogy Caesar és Gergely reformja között nem 1282 év telt el, hanem 45+1582, tehát 1627 év (a „nulladik” év hiánya miatt állhatna eredményként tulajdonképpen csak 1626 év, de mivel Caesar Kr. e. 45. január 1-gyel, míg XIII. Gergely reformévének októberében változtatott, mégiscsak 1627 év adódik).

Ez, lássuk be, igencsak kétes eredmény: noha 1627 év telt el a két reform között, a naptár képe csupán annyi különbséget, pontosabban hibát mutat, amely 1282 évnek felel meg. És ezen tömör megfogalmazásnál figyelmen kívül hagytuk, hogy Caesar és Gergely javításai csak teljes napokban történhettek meg. Vagyis ha csak 9,51 vagy 10,49 hibanap is jött volna létre, a pápa akkor is csupán teljes tíz nappal korrigálhatott volna. Voltaképpen mindegy: a hibaintervallum nagyvonalú mérésekor Caesar és Gergely között egyfelől 1627 év, másfelől egy elég nagy hézag tátong.

Mivel magyarázható ez a rejtélyes differencia? Nos, először tán azt feszegessük, hogy mit is jelent. A válasz egyszerű: Gergely a naptárt és az eget - jelen esetben nem a pápa, hanem a csillagász szemével nézve - ismét összehangolta. Ki akarta korrigálni a hibát, amely Caesar reformjába kódoltatott bele, csakhogy - túl keveset korrigált. Mégis a helyes eredményt hozta ki. Úgy javította ki a naptár hibáját, hogy az ezáltal összhangba került a csillagászok égboltjával - jóllehet a matematika törvényei alapján más számadatnak kellett volna kijönnie. Talán a hivatalából adódó csoda történt?

Mielőtt az összes adatot megvizsgálnánk, emlékezzünk Robert Musilra, aki már 1913-ban a Matematikai ember című művében társadalmunk hasonló jelenségét írta le: „És hirtelen, miután minden sínen volt, a matematikusok - azok, akik mindig egész belül, magukban töprengenek - rájöttek, hogy valami az egész dolog alapjaiban nem hozható rendbe; tényleg, egészen legalul is utánanéztek, és látták, hogy az egész épület a levegőben áll. De a gépek működtek! Manapság nincs is más olyan fantasztikus érzésre lehetőség, mint amilyen a matematikusoké. Ezt az intellektuális botrányt a matematikus példamutatóan viseli, vitatkozva, és értelme ördögi veszélyességére büszkén.” [1417]


Hibás javítás - helyes eredmény?

Valami gubanc van. Vajon hol a hiba? Talán összezavarodtunk saját logikánkban? Valamelyik feltételünk bizonyára rossz. Na ne, ezt nem hagyhatjuk ennyiben, vegyük végig a kínálkozó lehetőségeket.

a) a csillagászati évhosszúság rövidebb, mint gondoltuk, b) a Föld pályája időközben változott,
 c) Augustus hibásan avatkozott be,
 d) az év sarokpontjai Caesar alatt máshogyan lettek meghatározva, mint XIII. Gergely alatt,

 e) Caesar és Gergely között rövidebb időszak telt el. 
 Haladjunk talán pontról pontra. 

A csillagászati év
Hogy a legegyszerűbbel kezdjük: a Föld pályája - ezzel keringési ideje is - oly nagy pontossággal határozható meg, hogy ehhez viszonyítva a Földet úgy figyelhetjük, hogy a kiszámolt évhosszhoz képest „siet” vagy „késik”. Ez előfordul - olykor rendszerint tömegeloszlásának függvényében -, és ilyenkor ezt alkalomszerűen, egy-egy szúrónaphoz fűzött korrektúra-másodperccel egyenlítik ki. Nos, egy másodperc egy évre vetítve még messze van attól, hogy a teljes időszaknak akár csak egy tized ezrelékét is kitegye, hiszen itt csupán egyetlen egyről van szó jó 31 000 000 egység közül. Ezen a mikroszkopikus eltérésen láthatjuk a Föld óraművének pontosságát.

Azonkívül annyi megfigyelt adatunk van - a nagy megfigyelő Tycho Brahe (meghalt 1601-ben) és Johannes Kepler (meghalt 1630-ban) óta -, hogy a Föld sebességének mikroszkopikusan kicsi csökkenését a visszaszámlálásnál figyelembe tudjuk venni. Ebből nem a körforgás idejének csökkenésére következtethetünk, amely annak a 671 másodpercnek felelne meg, amellyel a juliusi naptár téved. Azonban óvakodnunk kell a körben forgó bizonyítástól. Mai visszaszámlálásaink antik megfigyelések segítségével vannak hitelesítve. [1418] E könyv elolvasásával láthatóvá fog válni, hogy itt részben régebbi visszaszámolások és kétes adatok is bekerültek a köztudatba, tehát lehetséges, hogy hamis hitelesítő mértéket használtak.


A föld pályájának zavarai
Ezekből a megfigyelésekből és visszaszámlálásokból nem következtethetünk arra, hogy a Föld a kérdéses időszakban egy olyan nagy lökést kapott volna, amitől máshogyan kezdett volna el „ketyegni”. Amikor nagy lökésről beszélünk, akkor kívülről érkező, nagy tömegű valamik által okozott brutális pályacsorbulásra gondolunk. Újabban a csillagászok és a kozmológusok akceptálják a pusztító becsapódásokat a földtörténet során, például mindenütt téma, és a többség által elfogadott, hogy a dinoszauruszokkal egy aszteroidabecsapódás és annak hatásai végeztek. Arra viszont nincs bizonyíték, hogy a fejlett emberiség történelmi korszakában valami hasonló előfordult volna, annak ellenére, hogy 1950 óta ezek a vélt események Immanuel Velikovszkij jóvoltából a köztudatba kerültek. [1419]
 Amennyire valószínűvé tehetők az efféle becsapódások az időszámítás előtti periódus során, annyira kevéssé az azt követő korszakra. Elvégre a „fiatalabb” kataklizmákról mégiscsak lenne értesülésünk, hiszen ez esetben nem „szokásos” katasztrófákról van szó - vulkánkitörések, özönvíz -, hanem globális történésekről, amelyek alapjaiban veszélyeztették volna az életet bolygónkon. Tehát a Föld pályájának drasztikus módosulását is kizárhatjuk.


19. kép
 Az ÉVSZAKOK HOSSZA: a Föld az elliptikus pályáján hol gyorsabban, hol lassabban halad, s ebből adódik az évszakok eltérő tartania. 

Rosszul avatkozott be Augustus?
Közismert, hogy a juliáni reform szökőévszabályát nem helyesen alkották meg. A római papiskola tagjai nem tudták, vagy nem akarták megérteni, hogy három év utánkellene jönnie egy szökőévnek: ők minden harmadik évet szökőévesítettek. így a 37 évbe nem csak 10, hanem 13 szökőnapot iktattak be. Ezt az utódok vagy Caesar dekrétumának figyelmesebb olvasása során vették észre, vagy az augustusi napóra beállításánál, mindenesetre tény, hogy Augustus rögtön cselekedett: „Parancsára kihagyták a túlzólag bevezetett napokat a szökőévekben a Kr. e. 8. évtől kezdve a Kr. u. 8. évig.” [142.0] így aztán kiestek a szökőnapok Kr. e. 5-ben és 1-ben, úgy, mint Kr. u. 4-ben, mire Kr. u. 8-ban először sikerült Caesar szabályát helyesen alkalmazni. [1421]

Néha azzal érvelnek, hogy a Julius Caesari naptár három hibanapja - Caesar és Nicea között - már ezzel kijavíttatott. Csakhogy az egyiknek semmi köze a másikhoz. Ez néhány kritikusomat arra a feltételezésre csábítja, hogy a rendeletet Augustus soha nem is vezette be, és ezért a három - soha nem korrigált - nap Caesar és Nicea között itt egészen titkosan mégis ki lett igazítva. Ehhez mindenesetre előbb be kellene bizonyítani, hogy az augustusi rendelet soha nem lépett életbe. Még ha ez sikerülne is, a lövés visszafele sülne el: mivel három szökőnap fölöslegesen lett beiktatva, a napszámlálás három nappal visszamaradt, miáltal a napéjegyenlőség nem március 21-re, hanem 18-ra esne. Összességében ugyanazt a hatást kapnánk, mint a Julius-féle naptárnál, amelynél szintén túl gyakran szökőévesítenek, emiatt a tavaszi napéjegyenlőség 1582-ig március 10-re „húzódott” vissza. [142.2.] Ha Augustus egy hivatali hatáskör és végrehajtó cselekedetek nélküli császár lett volna, akkor 1582-ben nem március 10-ről, hanem március 7-ről kellett volna március 21-re visszakorrigálni a napéjegyenlőség napját.


Évsarokpontok
 Itt leginkább az a magyarázat látszik lehetségesnek, hogy 1582-ben, a korai barokkban egész más technikai segítőeszközökkel 

20.-21. kép AUGUSTUS napórája: 
a „számlap” és a békeoltár madártávlatból, és Róma mai várostérképére vetítve. Mindazonáltal vitatott, hogy elkészítették-e az egész „fecskefark-képet”.

dolgozhattak, mint az ókori rómaiak idején! Furcsa módon: csak részben. Az európai ráció addig mechanikus órákat talált fel, melyekkel például a napéjegyenlőséget a napfelkelte és napnyugta időpontjának bemérésével meg lehetett határozni. De még mindig nem találták fel a teleszkópot, és Galilei 1609-es messzelátó-ját közismerten éppen Rómában nem becsülték. Addig a választott eszköz még mindig az ámyékvető, vagyis a napóra volt.


Árnyékvető és fényjelző
1600 után építettek olyan mérőeszközöket is, amelyek bizonyos mértékig fordított elv alapján működtek: egy fénysugár esik egy nagy terem homályában egy fémes mérőszalagra. Minél magasabban fekszik az apró fényírás, annál pontosabb lesz a napjelentés. Még ma is láthatjuk Rómában a Santa Maria degli Angeliben, a bolognai vagy a palermói dómban ezen városok fődélkörét. Itt közvetlenül leolvasható volt az adott napi dátum. Ugyanakkor tény, hogy az ilyenfajta eszközök a precesszió miatt meglepően hamar felmondják a szolgálatot. Ez a fogalom jellemzi a Bold tengelyének támolygó mozgását, melynek során 25 920 éven belül, egy nagy Platón-éven belül, a Föld tengelyének képzeletbeli meghosszabbítása egy teljes kört ír le az égi északi sark körül. Ennek következményeként a napsugár beesési szöge, és ezáltal a fényes árnyékvetők jelentése is megváltozik. Ha sikerülne egy árnyék ókori hosszúságát és a vetőjének magasságát meghatározni, és a mai értékekkel összehasonlítani, akkor egy ellenőrzési lehetőségünk lenne az itt felvetett problémákra.

Augustus alatt az „open air” módszert részesítették előnyben. Állítólag Augustus Kr. e. 9. január 30-án [1413] a Mars-mezőn nemcsak a békeoltárt, hanem egy hatalmas napórát is megszenteltetett, melynél egy gömbbel koronázott obeliszk az árnyékát a földön fekvő, hozzá tartozó mérővonalakra vetette. Itt is kihatott a precesszió: az obeliszk körülbelül 30 méteres magasságánál már nagyjából 60 év után észrevehető hiba jelentkezik. [1424] így nem meglepetés, hogy az ásatás egy új számlapot tárt fel, melyet valószínűleg már Domitian uralkodási ideje alatt (81-96) iktattak be. [1425]


22. kép 

Hogyan jön létre a napfogyatkozás?
Ha Hold a Nap és a Föld közé kerül ,  a megfigyelő teljes fogyatkozást lát a magárnyékterületen, a félárnyékterületen pedig részlegest. Elvileg minden negyedik héten napfogyatkozás lehetne. Mivel azonban a Hold és a Föld pályája nem ugyanazon a síkon helyezkedik el, és a Hold a Napot csak földközeli pozícióban fedi le teljesen (egyébként gyűrűformájú a sötétség), egyazon helyen két teljes fogyatkozás között hónapok, de akár évtizedek telhetnek el.


23.kép. 

Precesszió:
mivel a Föld tengelye dőlt, az ég felé meghosszabbítva 25 920 évenként kört ír le az ekliptika pólusa körül (állatöv). A tavaszpont így 12 éven belül l°-kal vándorol visszafelé az állócsillagokkal szemben, s egyúttal megváltozik a napsugarak beesési szögének magassága.

Caesar naptárspecialistáinak ez a hatalmas segítőeszköz még nem állt rendelkezésükre, jóllehet kiindulhatunk abból, hogy az obeliszk, vagy egy más árnyékvető segítségével történő időmérés éppúgy Egyiptomból származik, mint maga Sosigenes. Az évsarokpontokat már akkoriban is árnyékvetővel, vagy a felkelő nap horizontjának megfigyelésével határozták meg.


A megalitikusok és a fáraók építményei
Azt, hogy ezen egyszerű segédeszközökkel igen pontos mérések lehetségesek, régi épületek is világosan mutatják. Sok megal-itépítményről bebizonyítható, hogy bizonyos égi pontokra tájolták őket. Stonehenge-t szabályos „kőkomputernek” nevezték. Az egyik leghíresebb emlékműnél, a Dublintől északra található Newgrange sírhalomnál a téli napforduló idején a Nap egy speciális hasadékon keresztül a kamra leghátsó szegletébe esik. [1426] Az egyik leghíresebb fáraótemplomnál - II. Ramszesz abuszimbeli barlangszentélyénél - kétszer egy évben fény esik azokra a képekre, melyeket a külső bejárati kaputól ötven méterrel hátrébb, a leghátsó csarnokban helyeztek el, szemben a betűző nap sugaraival. Midőn ezt a templomot úgy ahogy volt, odébb rakták a Nílus gátjának építése miatt, gondosan vigyáztak arra, hogy ezt a helyzetet centiméter pontosan visszaállítsák (más kérdés, hogy a Nap az odébb tett templomban nem tökéletesen úgy világítja meg a képeket, mint több ezer évvel korábban).

Attól függetlenül, hogy a megalitépítmények a Kr. e. V, IV vagy III. évezredhez tartoznak-e, vagy - ahogy a szerző állítja [142.7] - csak az I. évezredhez; és attól függetlenül, hogy a Ramszesz-templom a Kr. e. XIII. századhoz vagy G. Heinsohn és a szerző véleménye szerint a Kr. e. VI. vagy V századhoz tartozik-e [1428]: tény, hogy a római kor előtt is egyértelműen lehetséges volt pontos beállításokat és égi méréseket végezni.

Tehát nyugodtan kiindulhatunk abból, hogy a Kr. u. XVI. századi rómaiak, éppúgy, mint a Kr. e. I. századi rómaiak a napfordulást és a napéjegyenlőséget precízen tudták mérni, és a naptárban megjelölni. Mégis fennáll egy fontos ellenvetés: a tavaszpont, amelyhez a naptári év meghatározását odaszegezték, nem automatikusan a tavaszi napéjegyenlőség napja, hanem valami sajátosan meghatározott időpont.


Tavaszi napéjegyenlőség
Hogy határozzák meg tulajdonképpen az évsarokpontokat ? Aki az ámyékvető módszerrel dolgozik, a legrövidebb és leghosszabb árnyék napját határozza meg. Ezzel azonosítja a két napfordulót. A napéjegyenlőségek meghatározása bonyolultabb ennél.

„Tulajdonképpen” azoknál az égitesteknél, melyek egy tiszta körpályán mozognak, el szabadna, és el kellene várni, hogy az évsarokpontok minden 365:4, tehát kb. 91 naponként következzenek. Hellenisztikus megfigyelések mégis bizonyítják, hogy a felosztás aszimmetrikusan jön ki: 90 (vagy 91), 92, 94 és 89 napra. Csak Kepler pályaegyenletei óta ismerjük a tudományos magyarázatot: a Fold egy elliptikus pályán kering két gyújtóponttal, és a pályahelyétől függően mozog gyorsabban vagy lassabban.


Tavaszpont és tavaszkezdet
Sehol sem áll az égen írva, hogy a manapság csillagászati tavasznak nevezett évszaknak pontosan a napéjegyenlőségkor kell kezdődnie, mely a gergelyi definíció szerint március 21-re esik. Hiszen a csillagokkal összefüggő lehetőség is fennáll. Különösen jelentős a 12 csillagkép az állati övön, vagyis a híres és általánosan ismert sorrend az égi Egyenlítőn. Ezek a mi látószögünkből nézve 24 órán belül körbekeringenek a Föld körül. Mivel az éjszaka nem eléggé hosszú, néhányat közülük csak télen, másokat csak nyáron látunk. Minden hónapban egy másikójuk áll a horizonton a szürkület kezdetekor.

Nos, ezek a fantázia által összekapcsolt csillagképek se nem egyforma nagyok, se nem világítanak a legfényesebb csillagaik éppen a „külső oldalaikon”. Ennyiben csupán tiszta önkényesség, ha a Kos csillagjegyet pontosan a napéjegyenlőségkor indítják. Éppen ilyen önkényesen adódtak az idők során más definíciók is: nemcsak ez a 0°-adat, hanem a 3°, 5°, 8° (a „babilóniai norma”), vagy maga a 15°-os. Megjegyzendő, hogy az elméleti csillagképszélesség a babilóniai körsémában 360°:12= 30°-ot tesz ki.

Még bonyolultabbá vált ez, amikor Hipparch Kr. e. 128 körül felfedezte, hogy a csillagképek - megint csak a precesszió miatt
 - egészen lassan eltolódnak. 2160 évig tart, amíg egy csillagkép egy másik helyére lép. Akkoriban az asztrológia fokozatosan elvált az asztronómiától. A tudományos égvizsgálók is nyugodtan regisztrálták ezeket a mozgásokat, és elfogadták, hogy az égen csak nagyon kevés fix pont van. Az asztrológusok azonban egy biztos fogódzót alkottak: egyszerűen leszögezték a Kr. e. 1. század sémáját. Az „ingadozó” csillagképek helyére a saját csillagjegyüket helyezték, melyek azóta szilárdan tartják a helyüket. így pl. késő nyáron a Szűz egyetlen helyére közben az Oroszlán is feljött, de az asztrológia az Oroszlántól megvilágítottakat továbbra is a Szűz jegyében születetteknek nevezi.

Egyesek itt is láttak egy lehetőséget a tézisem megbuktatására. Ha Krisztus ideje a Halak időszaka volt, és nemrégiben - egy népszerű asztrológus 1998. január 28-át nevezte meg - kezdődött a Vízöntő időszaka, akkor az időközt nem lehet egyszerűen a kiszámolt 2160 évről kb. 1860 évre rövidíteni. Ez az ellenvetés jogos. Mivel azonban a csillagképek különböző népek által, különböző időkben, különböző csillagokból lettek komponálva, és a tavaszpontot a kérdéses csillagképen belül különbözően tudták meghatározni, a bizonytalanságok, eltérések nagyok. Ha a Krisztus születése és a ma közti időszakot 300 év eltéréssel határoztuk volna meg, az egy kb. 4,5°-os eltérést eredményezne. De ez az érték még a tavaszpont különböző meghatározásain belül van, melyek mintegy 15°-ig terjedő eltéréseket hordoznak.

Mindenesetre a csillagos ég a szemlélőnek több rejtélyt állít, mint hogy pontos adatokat közölne a napfordulások és a napéjegyenlőségek mindenkori egyértelmű meghatározásához. Azt azonban tudjuk, hogy a Krisztus előtti időtől kezdve március 21-ét tartjuk tavaszkezdetnek és tavaszpontnak.


A megkésett húsvét
Mindazonáltal leszögezhető, hogy az évsarokpontok, és különösen a tavaszpont, 1582-ben ismertek voltak, hiszen a tíznapos korrekció célja éppen az, hogy a tavasz kezdetét újra március 21-re tegye. A napéjegyenlőség addig visszaszorult március 10-re, más kérdés, hogy ettől függetlenül a tavasz kezdetét továbbra is március 21-én ünnepelték, amiből az következett, hogy „csendben” egy újabb telihold is ki tudott gömbölyödni, így aztán a húsvét kihirdetése sem sikerült tökéletesen.

Aki esetleg nem tudná: az egyházi év tartalmaz dátumhoz kötött ünnepeket, ilyen karácsony első napja december 25-én, vagy a vízkereszt január 6-án; valamint olyan ünnepeket is, melynek napjai, mint a húsvéti nagypéntek vagy Krisztus feltámadása, mindig a nagyhét meghatározott napjára esnek - tehát vándorolnak az esztendőn belül. Épp azért, mert a nagyhetet egy régi szabály szerint számolják ki: húsvét a tavaszkezdet utáni első teliholdat követő vasárnapra esik. Egy március 21-én teliholddal kezdődő tavasz esetén a húsvét már március 2 2-re is eshet, ha ez a nap vasárnap. Legkésőbbi lehetőségként húsvétvasárnapot április 25-én ünnepelhetjük. (A 35-ös intervallum abból adódik, hogy holdhónap 29 napos, de ha a telihold hétfőn kerekedik ki, akkor még várni kell hat napot, hiszen a feltámadásnak vasárnapra, mégpedig a következőre kell esnie.) A naptárszámlálás lemaradása esetén a húsvét eshetne akár az első szénakaszálás idejére is, az ünnep ekkor is a természet újraéledését fejezi ki. így vette észre éppen a vidéki népesség kb. 1200-tól, hogy az évszakok és egyházi ünnepek egyre kevésbé vannak „köszönő viszonyban” egymással. A megfigyelő csillagászok ezt már tudták jó két évszázada, hiszen a tavaszi napéjegyenlőség már rég lemaradt március 21-ről: a legrégebbi adekvát megfigyelések a X. századra mennek vissza. [142.9]


Őszi napéjegyenlőség
Lehetne mindez egyszerű is. Ha felütjük Augustus legújabb életrajzát, találunk egy világos mondatot az első császár békeoltáráról és napórájáról: „Az oltárra való hivatkozás abban jelentkezik, hogy az óra napéjegyenlőség-vonala pontosan annak közepén megy keresztül, és ezáltal Augustusra utal, aki az őszi napéjegyenlőség napján, szeptember 23-án született.” [1430]

Szeptember 23-a és az őszi napéjegyenlőség azonosságát még egyszer megerősíti Jochen Bleicken Augustus életrajzában a következő oldalon. Ha ez helyes, akkor a tényállás egyértelmű, hiszen szeptember 23-a ősszel ugyanaz, mint tavasszal március 21-e: így Kr. e. 63. szeptember 23-án éppúgy őszi napéjegyenlőségnek kellett lennie, mint kellett volna 1582-ben. Egyszersmind nyugodtan következtethetnénk, hogy Kr. e. 9. szeptember 23-án Augustus napórájának felavatásakor ugyanazok az évsarokpont-dátumok voltak érvényesek, mint Kr. e. 45. január 1-jén, Caesar reformjának bevezetésekor. Amiből az is következik, hogy Gergely pápa azt az állapotot állította vissza, amely a juliusi naptár bevezetésekor állott fent. Amiből a napnál is világosabban következik, hogy a jelenleg elfogadottnál kevesebb, azaz nem 1627 év telt el Caesar és Gergely között; vagyis a ma használt időszámítás fiktív évszázadokat tartalmaz. Hiszen emlékszünk: egy javított nap a hibahalmozás során kb. 128,2 évnek felel meg. Ha anno, 1582-ben Gergely pápának 13 helyett csak 10 helyesbítő nap volt szükséges a napéjegyenlőség újbóli, március 21-hez, illetve szeptember 23-hoz kötéséhez, akkor csak 10 x 128,2 = 1282 év telhetett el a két naptárreform között - ha 1627 év lett volna a két alkotó között, akkor Gergelynek 13 napot kellett volna törölnie.

Ám a mi amúgy is nehéz problémánk még összetettebb. így utal Buchner, az augustusi napóra feltárója helyesen arra, hogy szeptember 2 3-át mint császári születésnapot több forrásból ismerjük - Diderótól, Paterculustól és Suetontól -, és tudjuk azt is, hogy a horoszkópja is kiemelte. [1431] De hogy az őszi napéjegyenlőség az ókorban valóban szeptember 23-ra esett-e, ezt nem tudjuk biztosan. [1432]

Bleicken ugyanazon tartalmas következtetésre jutott, amelyre már E. Buchner is: csupán a két napéjegyenlőség napján fut az árnyék nyílegyenes úton pontosan a békeoltárra, talán még a kapun keresztül is. Vitathatatlan módon az oltár épp azért lett úgy odaállítva, hogy e különlegesség a napéjegyenlőség idején fordulhasson elő; éppúgy vitathatatlan, hogy mindezt a szeptember 23-án született Augustus tiszteletére találták ki. így a biztos határán álló valószínűséggel állítható, hogy röviddel az időszámítás kezdete előtt a napéjegyenlőség kezdete szeptember 23-ra esett. Mondhatni, csupán egy hajszál választ el minket a teljes bizonyosságtól.

Mivel azonban ez a teljes bizonyosság halálos csapást jelentene a kronológiánkra, időtengelyünk, és a Kr. u. 2000. évünk számára, ezt a bizonyosságtól elválasztó hajszálat megvastagították.


A két naptár közelít egymáshoz?

Erőt két érvláncolatból nyerhetünk. Először is ókori adatokkal megmutatjuk, hogy a tavasz kezdetének dátuma az évszázadok során fokozatosan továbbvándorolt. Ha az ókori adatokhoz állítjuk Arno Borst tanulmányát a Plinius-recepcióról a középkor virágkoráig [1433], egy remek kis táblázatot állíthatunk össze.


Történelmi adatok az évsarokpontokhoz 

(Napéjegyenlőségek - március és szeptember az év leghosszabb, illetve legrövidebb napja - júniusban, illetve decemberben.) 

év forrás márc. jún. szept. dec.
 -VI. szd. „Romulus” 26.*
-V szd. Euktemon 26. 27. 26. 26.
 -V-IV szd. Demokritosz 27. 27. 26. 26.
 -IV szd. Eudoxos 28. 26. 26. 26.
 -II. szd. Hipparch 23.* 26. 26.* 24.
 -45 Egyiptomiak 21.

-45 Caesar
5

60 Columella 25.
 79 Plinius 25. 24. 24. 25. 457 Aquitaniai Victorius 25.
 525 Dionysius Exiguus 21.
 551 Joannes Lydos 24. 25. 21. 23. 675 Dionys-folytatás 25. 24. 24. 25. 703 Beda Venerabilis, régi 25. 24.
 730 Beda Venerabilis, új 22.



év forrás márc. jún. szept. dec.
 737 Frank tankönyv 22. 21. 21. 22.
 789 Lorschi naptár 21. 20. 20. 21.
 789 Lorschi naptár 24. 24.
 793 Időtudomány tankönyve 24.
 809 Birodalmi szinódus 22.


825 Dicuil 21. 20. 20. 21.
848 Wandalbert von Priim 20.
 873 Laoni glossza 21. 20. 20. 21

903 Auxerre-i Helperich 21. 20. 20. 21.
 961 Arib ben Sad al-Katib, Córdoba 16.
 990 Heriger von Lüttich 25. vagy 21.
 990 Schüler von Gerbert 16.
 1000 Abbo von Fleury 18.
 1054 Béna Hermann, Reichenau 18. 1074 Konstanzi Bemold 16. 16. 1092 Sigebert von Gembloux 18. 17. 17. 18. 1115 Honorius Augustodunensis 20. 1220 Robert Grosseteste 
 naptárjavítást szorgalmaz
 1266 Roger Bacon naptárjavítást szorgalmaz 13. 1321 Johannes 21. kívánt
 1582 XIII. Gergely 21. 21. 23. 21.


Állandó és variálható évsarokpontok
Milyen fejlődést várhatunk a táblázaton belül? Tegyük fel, hogy Caesar idejében alapvetően március 21-e volt érvényben, és szorgalmasan szemlélték az égboltot. Minden évben ellenőrizték volna az árnyékállást, és ilyen módon észrevették volna, hogy a naptári tavaszkezdet fokozatosan mindig korábbi napokon figyelhető meg. így kapnánk egy hónapszámláncot, melyek egymás után március 21-től március 10-ig vezetnének, és lenne egy világos bizonyítékunk a Julius-féle naptár sodródására.

Az itt bemutatott kép mégis másképpen fest. Az elején ókori időkből származó értékek állnak, melyek növekvő időközökkel „tervszerűen” mindig jobban eltávolodnak március 21-től. Aztán találjuk az egyiptomi március 21 -ét, melyet minden valószínűség szerint az alexandriai Sosigenes alkalmazott, és Caesar minden naptárdolog mértékeként használt. Am Caesartól ugyanúgy, mint Augustustól, hiányzik számunkra a végérvényes adat. Csaknem egy évezreden keresztül marad a március 21-nél, ami még 22-ként is feltűnhet, és ez által a rossz irányba sodródna el.

Ezzel szemben áll mint konkurenciadátum március 25., melyet egyszer még március 24-ként is feljegyeztek. Ez a március 25. nem a naptár elsodródásának eredménye, hanem az évsarokpontok alapvetően más, római meghatározásából származik. Mindkét rendszert egyidejűleg vezették be, és mindkét vetekedő rendszer létezésének és egyidejű érvényességének bizonyítéka Beda Venerabilis, a lorschi birodalmi naptár a „Karolingok idejéből”, és a sherboumi naptár 1060-ból, melyben, mint korábban is, mindkét tavaszkezdet be van jelölve. [1434] Az első arab forrás is különböző tavaszkezdeteket jelöl meg, és ezzel kapcsolatban indiai megállapításokra hivatkozik.

Azzal az Arib ben Sad al-Katibbal, akit Borst de Arib ibn Sa’id al-Katibként is ír [1435], megtaláltuk a középkor első emberét, aki a dátumot nemcsak egyszerűen átvette az ókori Computus-könyvekből, hanem maga is vizsgálta az eget. Másképp nem magyarázható, hogy a naptári dátumok lassú visszamaradását miért nem vették korábban észre. Erre egy írásos emléket is ismerünk: Alexandriai Anatolius 275 körül nyomatékosan leszögezte, hogy a tavasz kezdetében nem a csillagászati megfigyelések a döntőek, hanem a március 21-i dátum. [1436]

Arib - aki a córdobai III. Hakam kalifa titkáraként dolgozott
 - röviddel 961 után megszerkesztett egy arab-latin naptárt, ő tehát az iszlám és a katolikus gondolkodás egy rendkívül korai egymásra találását jelképezi. Március 16-ról feljegyzi: „A Nap, folyamatban lévő tapasztalat alapján, belép a Kosba, a nappal és az éjszaka egyenlő hosszú, ez a napéjegyenlőség tavasszal.” Március 17-re érvényes: „Tavaszkezdet, időszámítók, csillagászok, Hippokrates és Galen, és a bölcs orvosok szerint.” De még van egy harmadik bejegyzés is március 20-ról: „A Nap belépése a


24. kép 

A Jupiter és a Szaturnusz háromszori konjunkciója
a Hal csillagképben 2005 évnyi visszaszámolás szerint. Mivel a Jupiter és a Szaturnusz egyidejűleg futják be „ívüket”, hat hónapon belül körülbelül 1°nyira közelítik meg egymást; semmi esetre sem egyesült a fényforrás „egyetlen csillaggá”.

Kosba az indiai Siddhartaszerint, és ezáltal napéjegyenlőség tavasszal.” [1437] Itt egy tudós tehát nemcsak az elődjeinek forrásait vizsgálta, hanem maga is megfigyelte az égboltot. Ez hosszú évtizedek tiszta spekulációja után hovatovább egy forradalommal egyenlő. Mint köztes eredmény, itt már megállapítható: a Karolingok - ha lettek volna, s annak ellenére, hogy csillagászatukat az egekig magasztalják - nem voltak megfigyelők, egyébként hogy emelhették volna ki tavaszpontként a naptár által legcsekélyebb mértékig sem támogatott március 21-ét?!

Arib után nem sokkal az első katolikus szerzetesek is hagyták magukat „elcsábítani”, ők is nekiálltak vizsgálni az eget. így tevődik át a X. század vége felé a tavaszi napéjegyenlőség dátuma március 18-ára, sőt március 16-ára. Az, hogy nem kúszott tovább a hónap eleje felé, mégis azt mutatja: félig hittel, félig kritikusan tekintettek fel az égre, különben a dátumnak akkoriban 15-re, sőt talán 14-re kellett volna visszamozdulnia. Mindenesetre a XI. században meghonosodott március 16-át „Equinoctium moder-norumnak” nevezni. [1438]

Aztán kb. 1200-tól egyre többet kellett foglalkozni a tavaszpont újbóli meghatározásával. A nyugtalanító megfigyelések pedig halmozódtak, elvégre az ég nyilvánvalóan „felmondta a szolgálatot”: csak úgy sorjáznak a normál dátumok helyetti számsorok.

Feltehetően 1220 körül, Robert Grosseteste a Compotos-ának keletkezési idejét azzal határozta meg, hogy „karácsony létezik, mint ahogy évszázadok teltek el Krisztus születése óta”. [1439] Mivel ő semmit sem tud az időrövidülésről, megfigyelése alapján december 13-ból mint téli napfordulóból indul ki, amely ezáltal 8 nappal előzi meg a „tulajdonképpen” érvényes december 21 -ét.

A teológus és természetfilozófus Roger Bacon 1266-ban terjesztette elő a Lateránban székelő pápai udvarnak értekezését a szükségessé vált naptárjavításokról. Ezt nemsokára néhány tudós is támogatta. Ám a gyakorlatba való átültetés rettenetesen fáradságosnak bizonyult: a teológusok azon veszekedtek, hogy egy naptár javításnál az ítélet napja, és ezzel Isten akarata meg lenne-e hamisítva; a kereskedők pedig problémát láttak a hiteleik érvényességi idejével, és az ebből adódó jogbizonytalansággal kapcsolatban. így még az 1414-ben, a konstanti zsinaton meghatározott reformot sem vitték véghez. 1474-ben indulhatott volna el valami, csakhogy a pápa által felhatalmazott Regiomontanus, alias Johann Müller két éven belül meghalt, így a reform egy további évszázadra elmaradt. Ezt követte XIII. Gergely megbízása az orvos és csillagász Giglio Liliónak, aki 1576-ban hirtelen elhunyt. Mígnem hat évvel később, a matematikus Christoph Clavius S. J.-nek és egy speciális bizottság tagjainak köszönhetően a reformot végérvényesen előkészítették, majd a pápa egy bullával 1582. február 24-én kihirdette. [1440]

Kvintesszenciaként elmondható, hogy az 1582-es Gergely-re- form jó okból visszanyúlt a már Caesar előtt is ismert március 21-hez mint tavaszi napéjegyenlőséghez. Mindenesetre ennél a szemléletnél is teljesen tisztázatlan marad, hogy Gergely pápa miért csak egy részét javította ki a Caesar óta felvetődött hibáknak, ugyanakkor március 21-ét mégis vissza tudta állítani a régi jogaiba. Ennél a rejtélynél még a francia forradalom öntudatos naptárreformerei is csődöt mondtak, akik ezt helytelenítették, de megoldani nem tudták. Ez Amo Borst szavaiban így olvasható: „A diktátor Julius Caesar egyiptomi csillagászok segítségével oszlatta el a római holdkomputisztika abszurd kinövéseit, nem sokkal kompetensebben, mint a királyi vérmedve és tökfilkó, a francia IX. Károly, aki 1564-ben ésszerű ok nélkül az év kezdetét áttette húsvétról január 1-jére, és kevésbé konzekvensen, mint a gőgös XIII. Gergely pápa, aki csak a hírnevéről gondoskodott, és 1582-t több mint 12 nap helyett csak 10-zel rövidítette.” [1441]

Magunk között mégis megjegyezhetjük, hogy Gergely pápa mégis csak szert tett egyfajta különös hírnévre: rosszul javított, és mégis a helyes adatsort találta el! A matematikus Gilbert Romme által tervezett forradalmi naptár brutálisan szakított a nap-, hét-és hónaphosszal, de mint mindegyik másnak, ennek is egy évsarokpontra kellett vonatkoznia. A megfelelő dekrétumot 1793. november 24-én hozta meg a francia nemzeti gyűlés. Ennek első fejezete így hangzik: „A franciák korszakát a köztársaság alapításától számítjuk, mely az általános (ere vulgaire) időszámítás szerint 1792. szeptember 22-én történt, azon a napon, amikor a Nap a Mérleg jegyébe való belépésével a valós őszi napéjegyenlőséget elérte, 9 óra 18 perc 30 másodperckor a párizsi csillagvizsgáló állása szerint.” [1442]

Hogy nem szeptember 23-a, hanem 22-e van megnevezve, a szökőév-szabályozással magyarázható. így a legkorábbi és a legkésőbbi őszkezdet a XX. és XXI. században szeptember 21-e 23 óra és 24-e 6 óra közé esik. [1443]


A „Nicea”-hipotézis
A csillagászati adatoknak megfelelő helyzet létrehozása, visszaállítása már XIII. Gergely pápa csillagásza, Lilio számára is lényegesnek tűnt. A naptár újraigazításához meghatározta a tavaszi napéjegyenlőség aktuális dátumát. Azt találta, hogy ez március 10-e. A március 21-hez való visszatéréshez 10 nap átugrását, vagyis kihagyását kellett javasolnia. Magától értetődik, hogy visszaszámolásában ő is rájött, hogy ezzel nem szüntette meg teljesen a Caesar óta fennálló hibát. Mit lehetett tenni? Az 1582-es reformról szóló irodalomban megtalálható állítólag az utalás, hogy megint a niceai zsinat tavaszkezdetét akarták létrehozni. Tudjuk, hogy a kereszténység első zsinata 325-ben Konstantinápoly ellenpontjaként jött létre. Ennek felhasználásával pedig a visszaszámolás kiadja az igen kívánt eredményt: 1582-325 = 1257 év. így gyakorlatilag a fönt kiszámolt, a Gergely-reform előtti 1219 és 1344 év közötti időszakba kerültünk!

Mit jelent ez? Amennyiben nagy Konstantin császár, ezen zsinat vezetőjének idejében március 21-e csillagászatilag megfelelő helyen volt, akkor nyilvánvaló, hogy Gergely pápa a katolikus hit magasabb méltóságához, a császárhoz és a zsinathoz igazította vissza a tavaszpontot. így persze minden világos lenne!

De még így sem küzdenénk le minden akadályt. Hiszen mi történt akkor a Caesar és Nicea közti idővel? Ebben a 369 évben ugyanis három hibanapnak kellett becsúsznia! Hová tűntek ezek? Két megoldást találunk, mindkettőt megemlítjük, bár mindkettő rozoga.

1. megoldás: Caesar idejében nem március 21-e, hanem 24-e számított tavaszkezdetnek. így tisztázódna, hogy a IV században miért 21-e volt érvényben, és369 évvel ezelőtt a dátum három nappal későbbre, 24-ére esett. Ehhez néhány évtizeddel ezelőtt az ókori irodalomban is találtak kiindulási pontokat, hiszen a római „modellben” olykor 25-e, néha 24-e volt lejegyezve tavaszkezdetként. Azonban semmiképpen sem jelentik azt, hogy minden 128 évben a tavaszpont egy nappal ki lett volna igazítva.

2 . megoldás: mivel már az első 350 évben felfedezték, hogy a tavaszpont az eredeti dátumától elsodródott, a niceai zsinat egy naptárreformot hozott, melynek következtében március 21-e újratavaszkezdetként lett volna definiálva. Ez lenne a legelegánsabb megoldás, mondván, a három vizsgált időszakban egyaránt a március 21-e volt érvényben: Caesar alatt, Niceánál és Gergely pontifikátusában; Gergelynek ezért kellett csupán 10 napot kellett helyesbítenie, mert az első három hibanapot már 325-ben kijavították. A tudósok mindenesetre legott adatokat találtak, hogy a zsinaton egy ilyen naptárreformot hajtottak végre. [1444]

Ezen variáns támogatói azonban a bizonyítékokat csak szerkeszteni tudták, alátámasztani nem. Még léteznek a zsinatról aktamásolatok, de belőlük nem vehetők ki utalások egy naptárreformra, Pedersen sem tud naptárreformról. [1445] Ez már csak a logikából adódóan is - melynek itt nem feltétlenül van döntő szava - valószínűtlen lenne. Hiszen egy reform feltételezi, hogy felismerték a háromnapos eltolódást, az okokat megértették, és beiktatták azokat a metódusokat, amelyekkel a további tolódás megelőzhető.

Ezt szenzációként kellene értékelni, különösen ha arra a több mint 300 éves fáradozásra gondolunk, amely az 1582-es reformot megelőzte - elvégre a Niceában kifundált módszerek ellenére kellett volna három évszázadon át hadakozni a naptárral és a mennybolttal. Arról az újabb háromszáz esztendőről nem is szólva, amely azzal telt, hogy a Gergely-naptár végtelen lassúsággal ugyan, de mégis utat tört magának a kereszténység minden zugába. Habár a végekre igen későn jutott el: sőt, akad, ahová még ma sem. Gondoljunk csak arra a halovány ellentmondásra, hogy miért ünnepük a nagy októberi szocialista forradalmat november 7-én. Nos, a Szovjetunió csak 1918-ban vette át a Gergely-nap- tárat. A görög egyház 1928-ban szánta rá magát ugyanerre, igaz, ezzel meg is osztotta híveit. A „régi naptárasok” a mai napig ragaszkodnak ahhoz, hogy az igaz hívőknek a régi caesari naptárt kell követniük, ennek következtében az egyházi ünnepeket 13 nappal később ünnepük (ennek a 13 napnak semmi köze sincs az itt helytelenített 13 naphoz 1582-ből, hanem egyszerűen abból adódnak, hogy a caesari naptár 1582 óta további 3 nappal lemaradt).

Egy szó mint száz, nincs arra bizonyíték, hogy a késő ókorban az eget figyelmesen vizsgálták volna. Az ókor legnagyobb csillagásza, Claudius Ptolemaiosz a Kr. e. II. században élt, és az arabok által Almagestnek nevezett csillagkatalógusában tudósítja, hogy ő személyesen csillagállások százait vizslatta. A valóságban viszont nagyon úgy tűnik, hogy a mester a papírmunkában járt elöl. Ptolemaiosz a precesszió biztos tudatában régebbi csillagkatalógusok adatait egyszerűen átszámolta, mert azokról a csillag-állásokról, melyekről ő tudósít, a jelen megbízható visszaszámolási módszereivel megállapítható, hogy úgy, ahogy a csillagász leírja őket, egyszerűen nem állhattak. Ezt amerikai és orosz számítások is kiadták, igaz, különböző eredménnyel. [1446]

Talán - de ez csak spekuláció - éppen innen ered a késői antik kor csillagászatról való lemondása. Vizsgálták az eget, és mégsem tudták azt Ptolemaiosz adataival, a legfontosabb referenciaművével összhangba hozni. És amikor válaszút elé kerültek, hogy most vagy egy új megfigyelőkatalógust kell létrehozni, vagy egyszerűen - az égre való visszaigazolás nélkül - Ptolemaiosznak illik hinni, az „akadémiai” megoldást választották: nem csináltak új katalógust, nem hittek Ptolemaiosznak, csupán kémlelték a csillagokat, visszafogottan, önmaguk okulására.

Száz évvel Ptolemaiosz után alexandriai Anatoüust például nem érdekelték a csillagászati katalógusok, ő pusztán az asztrológiai szempontból nézett mindent. No és ókori szemüvegen keresztül. Az akkoriaknak muszáj volt találniuk legalább egy biztos vonatkoztatási pontot a mennybolton, Anatolius pedig meghatározta az állatövi jegyeket - röviddel időszámításunk előtt, örök időkre.

Tehát a niceai zsinatot közvetlenül megelőzően nem volt égboltvizsgálat, mely a gondolatokat egy naptárreformhoz vagy naptárkiigazításhoz tudta volna közelíteni. Mint ahogy nincs utalás arra sem, hogy a zsinat egyáltalán foglalkozott volna a témával. Mióta a Gergely-reform 400. évfordulója alkalmából, tehát 1982-ben a Vatikánban egy kongresszus ülésezett, pontosabbat tudunk erről. [1447]

Ott előadták, hogy már 314-ben, az arlesi zsinaton eldöntötték: a húsvétot az egész világon ugyanazon a napon, ugyanabban az időben ünnepük. Miután ez a zsinatot keleten nem ismerték el, a döntés egy következmény nélküli szándékkinyilvánítás maradt a nap és a számítási módszerekre tett javaslat nélkül. Tizenegy évvel később, az első közös niceai zsinatról származó kánon nem tartalmaz semmit egy húsvétidőpont-vitával kapcsolatban, csupán egy levelet ismerünk Konstantin császártól, amit ő a zsinat után az alexandriai templomnak küldött, és amiben rámutatott arra, hogy üdvös volna, ha minden keresztény a húsvétot egy közös vasárnapon ünnepelné.

„A vita a mi szent húsvétunkról be van fejezve (...) úgy, hogy mostantól kezdve minden keleti testvér a húsvétot úgy fogja ünnepelni mint ti; azok, akik eddig sem a rómaiakkal, sem veletek és azokkal sem értettek egyet, akik a húsvéti szokást fenntartották.” [1448]

Ám ez a levél nem egy reform, hanem éppen az ellenkezőjének bizonyítéka. Ez csupán megerősíti, hogy addig három vagy négy módszer létezett a húsvét időpontjának meghatározására. Sem március 21-ét, sem 25-ét nem nevezi meg, nem is beszélve egy Konstantin által az egész birodalomra egybefogóan kijelölt dátumról. Az egyház történetének további menetét tekintve az is ki van zárva, hogy egy új dátumot iktatott volna be. A március 21-e és 25-e továbbra is egymás mellett létezett, hogy nemsokára még a világi számítástól is kapjanak egy konkurenciát, ami ahhoz vezetett, hogy bizonyos években a keresztények három különböző vasárnap tartották a húsvétot. Így 387-ben a „gallok” március 21-én, a rómaiak április 18-án, az alexandriaiak pedig április 25-én ünnepeltek. [1449]

Hans Maier egész visszafogottan megállapítja, hogy Niceában csak két döntést hoztak: a húsvétot a vasárnaphoz kötötték (igaz, akadt egy csoportosulás, amelyik a húsvétot mindig a 14. nisanon, és ezáltal mindig egy bizonyos dátumon ünnepelte); továbbá meghatároztatott, hogy a húsvéti ünnepet az első tavaszi telihold után kell megülni. [1450] Azonban hogy a tavasz mikor kezdődik, azt nem határozták meg.

Az antik és középkori naptárak legnagyobb élő ismerője erről a legújabb művében nyilatkozott. Arno Borst jelzi az ókori történelem feletti kétségét, amikor a Gergely-reformmal kapcsolatban megjegyzi: „Az új keresztény időszámításnak csillagászatilag is egyeznie kéne a régivel, amelyet 325-ben a niceai zsinaton fogadtak el és érvényesítettek.” Megismétli a kételyt: az asztronómiai tavaszpont „a IV század kezdetekor valóban kb. ott volt, ahová állítólag a niceai zsinat 325-ben kijelölte, néhány órával március 21. kezdete előtt”. Aztán a VI. században Dionysius Exiguus a tavaszkezdetet „a niceai zsinat állítólagosparancsára a napéjegyenlőséggel (vemale aequinoctium) összekapcsolta március 21-ével, tehát tisztán asztronómiailag értelmezte, még célzásképpen sem biológiailag”. [1451] Nyolc évvel azelőtt Borsinak még semmi oka sem volt ezt a háromszoros „állítólagot” beiktatni. [1452] Így az angolszász specialisták felismerését német középkorkutatók is osztották.

Nyugodtan kizárhatjuk tehát, hogy Nicea a caesari naptár első reformjának számít. Ennek ellenére ebben a században március 21-e volt a tavaszkezdet (csak a nyugatrómai területen volt emellett 25-e érvényben). Ez számított Caesartól fogva mindig tavaszkezdetnek, ehhez nem volt szükség sem reformra, sem forradalomra, épp ellenkezőleg: pusztán tehetetlenségi erőre. Az a variáns sem helyes, hogy Gergely a Caesar óta felmerülő hibákat csak Niceától fogva javította ki, hiszen így a Caesar és Nicea között keletkezett három hibanapot nem korrigálta volna, ennek ellenére tért volna vissza a caesari állapothoz.

Ezen felül kizárhatjuk, hogy Nicea idején március 21-e lett volna érvényben azok után, hogy Caesarék 24-én ünnepeltek. Nem lehet összekötni az alexandriai-görög-egyiptomi számítást a rómaival, mint ezt Augustus napórája bizonyította.


Caesar ante portás
Vagyis a komputisztikán és csillagászati számításokon hosszasan végigbarangolva egy következtetésre juthatunk: a Caesar és Gergely közti időszak semmi esetre sem tehet ki 1627 évet, ennek a számnak 10 x 128,2 = 1282 - plusz-mínusz 64 év - körül kell lennie. így az 1582-es évszámot mint kiindulási pontot tekintve Caesar utolsó életévét bizonytalansági mércével „Kr. u.” 236 és 364 közé tehetjük (ez hivatalosan Kr. e. 44. - A szerk.). Na már most, éppen a „Kr. u.” jelzés hozzáadásával kerülünk az ördög konyhájába. Természetesen 1582 éppúgy, mint 1999 a „Kr. u.” hozzáadásával jellemezhető. Ezeket a számokat nem is változtathatjuk meg egyszerűen 1282-re vagy 1699-re, mert különben teljes volna a zavar.

Maradjunk tehát annyiban, hogy az időszámítást úgy hagyjuk, ahogy most van, azaz Kr. u. 2002-vel (ha a magyar kiadást későbbi években veszi kezébe az olvasó, akkor gondoljon az aktuális évszámra), és a korábbi eseményeket toljuk el későbbre. Caesar születését is, meg Krisztusét is, még ha kissé bizarr hangzása is van annak, hogy Jézus néhány száz évvel Krisztus után született. ..

Hanem fenyeget egy újabb veszély. A keresztény időszámítást szépen végig követhetjük a keleti és nyugati császárok uralkodói listáján, Krisztus születését - elvben -, mint történelmi eseményt ez alapján nem gond néhány évvel, netán egy évtizeddel eltolni. A gond abból adódik, hogy ezzel az uralkodói sorral valami nagyon nem stimmel. Hiszen a két, a caesari és a gergelyi naptárreform összevetésével rájöttünk, a ma ismert időtengelyen valahol kell lennie egy fiktív, kitalált időszaknak. Ennek behatárolásában a csillagászat sem segít: Caesar ügyében is bizonytalanságban tart, hozzávetőlegesen ugyan megadja ez időnek a hosszúságát (236 vagy 364, esetleg közötte), azt azonban nem árulja el, melyik az a három évszázad, amely csupán virtuálisan létezik, s valójában egyik szereplője sem élt ezen a földön.

Nyomozásunkat mostantól más megfontolások alapján kell tehát folytatnunk - miközben az olvasó megnyugodhat: túlélte a matematikai fejezetet, a legérdekesebb részek pedig csak most következnek!


A nagyon sötét évszázadokról

Caesart és Gergelyt túl sok évszázad választotta el egymástól - de miért nem vettük ezt eddig észre? Nos, helyzetünket nem könnyítette meg az ellenőrzési lehetőségek sokasága. Először is emlékezzünk a régenslistáinkra: a császárokét Caesartól a Keletrómai Birodalom 1453-as bukásáig vezették, mint ahogy a pápák során is végigtekinthetünk Pétertől II. János Pálig. Ezek alapján bárhol másutt ki lehet építeni az uralkodók láncolatát, vagyis főtengelyünknek ezen legfőbb támogatása annyira jól elrendezettnek hat, hogy itt - csak ebből kiindulva - nem támadhatnak kétségeink: ugyan mi végre kellene a császárok és pápák sorának fel-duzzasztására gyanakodnunk, mi végre kellene átrendezni vagy megszakítani e listákat?

Meg aztán találni elegendő írásos forrást is, akár márványba vésve, akár pergamenre, papírra vagy papiruszra írva. Amíg egy krónikát viszonylag gyorsan megírnak vagy kitalálnak - az illetékes tudósok elegendő példát ismernek erre -, az egyéb írások a korai korszakokban nem készültek viharos sebességgel. Viszont az is tudjuk: ezen írások kizárólag akkor tanúskodnak egy adott korszakról, ha abból az időből származnak. Egy későbbi másolat először is azt erősíti meg, hogy newa kérdéses időben írták; azt pedig minden egyes esetben meg kell vizsgálni, hogy a másolatnak mondott iromány valóban másolat-e, vagy csak egy annak mondott, kitalált valami.

Általában az írás sokkal béketűrőbb, mint a papír vagy az egyéb anyagok, amelyekre felfektették. Az állatbőrök vagy a papirusz könnyen tönkremennek. A feliratos táblácskákat beolvaszthatják bronzba, a kőtáblácskák széttörnek, ha az épület, amelyhez tartoznak, összedől. Hanem az írásokkal eljutunk egy időszak többi „valóságeleméhez”.

Ahol emberek tevékenykedtek, ott lenniük kell olyan, őket túlélő bizonyítékoknak, amelyek nekik állítanak emléket, róluk tanúskodnak: akár egyszerű agyagcserepek, akár romok a földön vagy a föld alatt. A régészet az utóbbi évtizedekben egyre pontosabb módszereket dolgozott ki, miáltal immáron olyan tárgyak megléte is bizonyítható, amelyeket lehetetlenség megtalálni. Erre egy példa: a finoman kipreparált oszloplyukak akkor is fakonstrukciót bizonyítanak, ha az eredeti faház régen szétesett, az anyag pedig az enyészeté lett.

Noha a fát emberek dolgozzák fel, nem ők hozzák létre, így a természet maga is tanúskodhat az elmúlt időkről. Aki megszámolja és megméri a fák évgyűrűit, meghatározhatja abszolút korukat. Ehhez hasonlóan sok szerves anyag kora meghatározható a radiokarbon-módszerrel. A természettudományoknak köszönhetően segédeszközök sora áll a régészet rendelkezésére, jóllehet egyik-másik eszköz értéke meglehetősen kétséges, ahogy ezt nemsokára meg fogjuk állapítani. A természet és az ember hasonlóan gondoskodik a múlt bizonyítékairól: az emberi települések újabb rétegei is felfelé nőnek.

Minél serényebben hatolnak a megfelelő szakemberek a mélybe a kor emlékeit feltárni, annál kevésbé merülhet fel a kérdés: vajon a kérdéses kor lehet-e kitalált történelmi időszak.


Űr a történelemben

Ezen vizsgálati lehetőségek tudatában szemléljük végig konkrétan a kérdéses évszázadokat. Caesar után római császárok hosszú sora következik. Majdnem valamennyiüknek megvolt az a kifejezett igénye, hogy minden lehetséges formában megörökítse magát. Ha ez nem hírnévvágyból, akkor gyakorlatias megfontolásokból történt. Egy jól felépített vízvezeték, amely egy Rajna menti város, vagy a spanyol Extremadura, netán Tunézia vízellátásáról gondoskodott, nemcsak a települést virágoztatta fel, de azt is megakadályozta, hogy a lakók elhagyják a területet, és városuk elporladjon. így ismerünk maradványokat a Római Birodalomból Észak-Afrikában, Elő-Ázsiában és fél Európában, egészen Hadrianus faláig, Anglia és Skócia határán. Habár a nyugati birodalomban a főváros Konstantinápolyba történt áthelyezésével 330-ban abbamaradnak a nagyszabású középítkezések, de templomok továbbra is létesülnek, még a nyugati gótok (410), a vandálok (455) és a keleti gótok (537) előrenyomulását követően is. A 330 óta erősen támogatott keleti birodalomban nem minden évről vannak építészeti bizonyítékaink, mindazonáltal lényegesen több maradt fent, mint nyugaton. így emlékeztetnünk kell a hatalmas, kettős országfalra Konstantinápolyban, amelyet Theodosius alatt építettek 412^-2 4-ig. A tengeri fallal együtt ez akkora területet fog át, amely megfelel a Kheopsz-piramisénak. Egy további csodálatra méltó virágzás következik be a birodalomban Justinianus alatt (527-565). Ő visszaszerzi a nyugati birodalom nagy részét Spanyolországig, és megvalósít egy hatalmas építkezési programot is. Mindannyian ismerjük az Hagia Sophiát, Konstantinápoly főszékesegyházát. Kevésbé ismert, hogy Justinianus nemcsak ezt a templomot építtette európai vagy kis-ázsiai területen, hanem majdnem annyi épületet, amennyi neki tetszett, legyen az templom vagy erődítmény. Prokop építménykatalógusában a legtöbb építkezéshez még egy kortárs írott forrás is rendelkezésre áll. Ezt a katalógust építészettörténészek és régészek pontosan megvizsgálták, és biztosan állítható, hogy az írásos nyom valóban I. Justinianus idején keletkezett. Ennek hála követni tudjuk Bizánc építkezését 565-ig, sőt, egyes építményekkel a korai VII. századig. Igaz, azt követően hirtelen besötétedik.

Ugorjunk mindazonáltal, s vizsgáljuk meg, miképpen néz ki mindez a kérdéses időszak másik végén? XIII. Gergely egy olyan Rómában élt, amelyben a Péter-székesegyház kupoláját Michelangelo és Giacomo della Porta alakította ki. A város pompáját a pápák visszatérése óta az utolsó száz évben számos csodálatos épület felhúzásával növelték. Európában főképp az egyházi építkezés, de azért a világi építkezés is visszavezet minket a korai barokkból a reneszánszon, a gótikán és a román stíluson keresztül a késő X. századba. Azt követően, hogy 955 és 1000 között a magyar támadások állandó veszélye megszűnt, egyre kevesebb templom épült - ám ettől még bizonyosan állítható: a 980 óta tartó építészeti korszakok sorrendjét nem igazán lehet megbolygatni - hacsak nem igen különleges érvek alapján.

Az igazán megrázó megállapítás a 955 előtti időszakra vonatkozik. Ez az évszám akár egy ajtó is lehetne: átlépve küszöbén, s elindulva visszafelé, mindinkább egy nagy, sötét ürességben érezhetjük magunkat. Nem véletlenül: ezek az ún. sötét évszázadok, a kedvelt angol kifejezéssel „dark ages”-nek nevezett korai középkor. Amely nem azért sötét, mert egy morális hullámvölgy következett volna az emberiség történetében: ezen homályos időszakról szinte alig vannak bizonyítékaink. Szinte egyáltalán nem született írás, s nem lelni másféle anyagokat sem.

Azt ugyanakkor világosan fel lehet ismerni, hogy a négy évszázad - durván - 600 és 1000 között nem képez „en bloc” sötét időszakot. Ha hihetünk Altmeister Ferdinand Gregoroviusnak, aki a Ráma városának története a középkorban című könyvében éppen ezeket a nehéz időket mutatta be, akkor három részre osztott sötétséget látunk. A fosztogató és felégetéssel fenyegetőző nyugati gótok és vandálok ellenére is úgy találja, hogy 500 körül még minden építmény megvolt. [1453] A VI. században először antik épületromokból épülnek templomok, [1454] majd 530 után kezd csak hanyatlani a mozaikszerű művészet, tehát az a képesség, hogy a kupolákat és a falakat mozaikokkal díszítsék. [1455] Az 546-os keletgót hódítás után, Bizánc 552-es visszafoglalását követően hunynak ki Európában a fények. Gregorovius ezt állapítja meg az 560 utáni időszakról: „A régi Róma egyre gyorsabban hanyatlik. [...] A város története mély sötétségbe borult rögtön a gótok háborújának befejezése után, mialatt Narse volt a helytartó.” [1456]

A valószínűleg 547-ben meghalt Szent Benediktusz hatása - melyet jámbor fikciónak tartanak [1457] - mutatkozik meg abban a mondatban, mely szerint a nevezett szerzetes „felfedezi a sötét évszázadokat, amelyekről most beszélnünk kell”. [1458] Majd 600 után „Róma a földön hevert, mint a történelem kiégett salakja. Semmit sem tudunk a város belső állapotáról, egyetlen vezető, egyetlen katonai parancsnok, egyetlen prefektus sincs megnevezve, és hiába kutatjuk a polgári élet és a városi közösség nyomait”. [1459] A Pápák Könyve, amely szűkszavúbb már nem is lehetne, „most az egyetlen szűkös forrása történelmünknek”. [1460]


Károly, a villámfény A sötét fátyol csak azzal a frank királlyal lebbent fel, akit 800-ban - állítólag akarata ellenére - Rómában Európa leghatalmasabb császáraként koronáztak meg. Valószínűleg 742-814-ig élt. „Nagy Károly megjelenését egy villámfényhez lehet hasonlítani, amely az éjszakából jött, a Földet egy ideig megvilágította, aztán megint éjszakát hagyott maga után.” [1461]

Mivel ő 774-ben újra legyőzi a longobárdokat Itáliában, és visszaállítja a pápai jogokat, Róma első sötét időszakát 560 és 774 közé tehetjük, tehát e periódus jó két évszázadig tartott. Ezt követi egy második sötét korszak, amit Gregorovius úgymond egy levegővel el is sorol, azaz hogy a Karoling-időszak, legalábbis Itáliában, negyven fényes esztendőt követően hirtelen újra megszakadt. Ez egyaránt áll az építkezésekre é? a feljegyzésekre. 823 után „Róma [...] olyan mély sötétségbe merült, hogy a város történetét csak részletekben tudjuk követni olyan eseményekből, amelyek összefüggnek a birodalommal”. [1462.]

így burkolózik rút feketeségbe az egész IX. század, az anna-lesekben szinte alig találni ezen évszázadra vonatkozó adatokat. „Rómában is csak a X. században folytatták a felbecsülhetetlen értékű Pápák Könyvét, amely V István 817-es halálát követően szakadt meg. Éspedig rövid táblácskák formájában folytatták, amelyeket katalógusoknak nevezünk. Még csak épületekről és áldozati adományokról sem beszélhetünk, röviden megjelölik a pápák nevét, származását, uralkodási idejét, és az egyes eseményekről néhány szegényes híradást fűznek ezen adatokhoz. Semmi sem mutatja olyan világosan Róma barbár voltát a X. században, mint ennek a híres  Liber Pontificalis-nak a folytatása, amely visszasüllyedt a kezdetek színvonalára”. [1463]

Ahogy már megállapítottuk, a X. században, miután a magyarok, vikingek és szaracénok elpusztítják Itáliát, Németországot, sőt Franciaországot is, újra előretör az építkezés, és sokasodik a fennmaradt adatállomány is. így egy háromfázisú séma kristályosodik ki: 560-774-ig a két első sötét évszázad, 774—820-ig a „Karoling-reneszánsz”, majd 820-955-ig a második sötét korszak. A kérdéses periódus kezdetét és végét az európai nyugaton nehezen lehet behatárolni, mert a korszakhatárok mindkét esetben homályba vésznek. A VII. század elején néhány Meroving-uralkodó jelenik meg, akiknek egyetlen törekvésük, hogy egymást kölcsönősen kiirtsák, míg a X. században úgy tűnik, hogy a földben „megrekedt” bizonyítékok napvilágra kerülését a magyarok akadályozzák a legmesszebbmenőkig.


Építkezési stop Bizáncban
A Bizánci Birodalom több anyagot és tartalmat kínál. I. Justinianus halála után 43 évvel megszületik az utolsó késő antik nyilvános építészeti műemlék. Phokas, a királygyilkos, aki maga is ült a császári trónon 602-610-ig, szövetségeseket keresett, de csak Gergely római püspököt találta meg. A glória fényéből még hullott utóbbira annyi, hogy mint a latin egyházi tanítók egyikét kiemeljék, így megkapta a „Nagy” melléknevet (iratainak egy részét közben már nem neki tulajdonítják). [1464] Továbbá, mint említettük, épített is: 608-ban a Fórum Romanumon felhúzták a Phokas-oszlopot, amely egyszerű maradványként, tehát aranyozott császári szobor nélkül ma is megtekinthető.

Bizáncban 580 és 611 között még a következő építményeket találjuk: Kis-Azsiában, Niceában a Kimesis-templomot, Anatóli-ában a mai Cumani camii-t, az ankarai Kelemen-templomot, valamint a myrai Szt. Miklós-templomot; Szíriában, Babiskában a Sergius-bazilikát, Jordániában pedig a gerasai Genesios-templo- mot. [1465] Ezután az építőművészet is mély álomba szenderedik, ugyanúgy, mint a városi élet a birodalom 1500 városában, több mint 200 évre. Ezt olvashatjuk Cyril Mangónál: „Nem lehet semmiféle biztos adatot találni a bizánci építészet fejlődéséről 610 és 850 között. Természetesen folytak célirányos építkezések, erődítményeket és vízellátó berendezéseket építettek. [...] Más oldalról csak nagyon óvatosan helyezhetünk ebbe a periódusba templomokat, és tekinthetjük ezeket úgy, hogy a VI. és a X. század között az építkezés fejlődési fokozatait mutatták. Mindenekelőtt ez a szemléletmód, ha az alapok összehasonlítására támaszkodik, különösen tévútra vezetőnek bizonyulhat. Két példával lehet ezt megvilágítani: a Chora-kolostor (Kariye Camii) főtemplomát Bizáncban sokáig a korai VII. századra datálták, miközben valójában nem épülhetett meg a XI. század előtt. Ugyanúgy kiderült, hogy az a templom, amely török néven Kalenderhane Camii néven vált ismertté, és amelyet gondolkodás nélkül a IX. századra datáltak, valójában a X3I. századból származik. Azoknak a templomoknak a száma, amelyek valószínűleg a másfél »sötét évszázad« alatt épültek, rendkívül kicsi.” [1466]

Cyril Mango ennyiben támasztja alá mindazt, amit a „dark ages”-zel kapcsolatban gondolunk. Mindazonáltal ez a Bizánc-kutató 830 körűire teszi a birodalom végét. Mivel ő jobb híján megelégszik az írott forrásokkal, szerinte az építmények nélküli időszak Theophilos (829-842) és I. Basileios (867-886) előtt véget ért. Ezektől a császároktól fennmaradtak építészeti katalógusok. „Úgy tűnik, hogy Theophilos kizárólag paloták építésével foglalkozott, ha az ember eltekint a tenger felőli városfalak javításától.” [1467]

Jellemző módon csak egyeden szubkonstrukciót ismerünk, amely talán neki tulajdonítható. Néhány építmény keletkezését azon összeírások őrzik, amelyeket VII. Bíborbanszületett Konstantin kezdeményezett. Nyitva kell hagyni azt a kérdést, hogy a VI. század valóságos építményeiről beszél-e, vagy elképzelt palotákról, ahol „olyan atmoszféra jön létre, mint az »Ezeregyéjsza-kában«, nem véletlen, hogy Theophilos Harun al-Rasid kortársa”, ezt Mango is megállapítja. [1468] Ami azt jelenti, hogy csupán régészetileg nem megerősített utalásokra hagyatkozhatunk a palotákat illetően.

I. Basileios építményfelsorolása 31 konstantinápolyi templomnak és környékének restaurációját nevezi meg, valamint 8 újonnan felépített templomot. Az új templomok létrejöttét a régészet nem erősíti meg, és ez a javítási munkálatokra is érvényes. Basileios legjelentősebb temploma, a Nea Ekklesia a XV század végén „eltűnt”, a fennmaradt leírások „azokra emlékeztetnek, amelyek Prokoptól és Paulus Silentiariustól származnak Justinianus Sophia-templomáról”. [1469] „A Nea lokalizálása mindmáig bizonytalan.” [1470] Valódi építménymaradványokat az egész Bizánci Birodalomban újra csak a X. századból lehet találni: „Kezdjük a két datált építménnyel: Konstantin Lips-kolostorának északi templomával (Fenari Isa Camii) 907-ből, és a Myreleion-kolostor északi templomával (Bodrum Camii), kb. 920-ból.” [1471]

A korábbi építkezés időpontjának megjelölése - a lehetséges magyarázat szintén 908-ból származik [1472.] - VI. Leó császárral (meghalt 912-ben), a későbbié I. Lakapenos Romanos császárral (920-944) függ össze. Ezután az új kezdeményezés az Athos-hegyét érinti, amely szent heggyé lesz, és azzá az istenállammá, amely azóta is az ortodox kereszténység szívét képezi: 961-ben megalapítják a Nagy Lavrát, ugyanebben a században még a Vitopedi Karyes-és a Protaton-kolostorokat. [1473] Görögországgal kapcsolatban összességében a következő adatokat találjuk: „Ma még több mint 250 bizánci templom van Görögországban: ez olyan szám, amely elegendő egy hozzávetőleges statisztikához. Az összesből 53 a kora bizánci periódushoz tartozik (többnyire kiásott romok); egy, a Hagia Sophia Thesszalonild-ben - a török időkben mecsetnek használták - a sötét időkből való; négy a IXVszázadból, kb. tizenöt a X., harminchárom a XI. és negyvenkilenc a XII. századból”. [1474]

Ha legfeljebb öt épületet nézünk meg a kérdéses korból, akkor a következőképpen áll Bizánc építkezési mérlege: 611 után közvetlenül megszakad az építkezés, ez világos és vitathatatlan; az üresség több mint két évszázadig tart. 829 és 886között az építmények csak papíron léteznek. A rendkívül ingatag újrakezdés a „sötét évszázadok” után a kora X. századra esik. A kevés templommaradvány keletkezését nyilván felül kell vizsgálni, miután Mango maga is rámutatott arra, hogy milyen sok építményről derült ki: valójában nem is „dark ages” során húzták fel őket.

Tehát a keresztény nyugat építményállományából kiindulva létrejön egy időszak a „sötét évszázadokon” belül, amely durván számolva 610—910-ig tart. Ha a bizánci fejlődés további aspektusait megnéznénk, pl. Niemitznél egy nagyon hatékony kormányzási reformmal találkoznánk, mely reform végighúzódik az egész sötét időszakon, tömeges áttelepüléseket eredményez, amelyek akkoriban senkit sem zavartak; továbbá egy bálvány körüli vitával, amelyet a kortársak valószínűleg nem vettek figyelembe. [1475]


Károly, a fantom császár

Természetesen mindez csak a keleti oldalra érvényes, nyugaton - emlékszünk Gregorovius villámfényhasonlatára - a két sötét időszak között egy abszolút ragyogó periódus szikrázott: a Karolingok kora. Hogy ragyogott-e, majd elválik, mindenesetre a jelenlegi feltételezés szerint ezen időszak a mai német területen 751-911-ig, a mai francia territóriumon pedig 987-ig tartott. Tulajdonképpeni virágzása Nagy Károly uralkodásával kezdődik, a 768 és 814 közötti 46 évvel, miközben már fia, Lajos idejében (814—840) - akit később .Jámbornak” neveztek - sok reformkezdeményezést vissza kellett vonni.

No de hogy is állunk Károly császárral? Eleddig e hősnek a koronáján egyetlen fog sem csorbult, senki sem tesztelte, igazi aranyból van-e, vagy egyáltalán: viselte-e az arany fejéket. 1999-2000-ben öt kiállítás ünnepelte Barcelonában, Bresciában, Paderbomban, Splitben és Yorkban. „Charlemagne - The Making of Europe” - hirdeti a jelmondat, vagyis éppenséggel tőle eredeztetik kontinensünket. Ezúttal nem ismételjük meg azon fantasztikus tettek felsorolását, amelyeket neki tulajdonítanak - hiszen könyvünk első részében már találkoztunk vele. Párhuzam gyanánt csak Jack London egy életrajzára utalnék, amelynek a Tengerész nyeregben címet adták. [1476] Hasonló paradoxonok szép sorát lehet felállítani Nagy Károllyal kapcsolatban is: teológus nyeregben, tudós hadiösvényen, néprajzos a bíróságnál, vagy építtető naptárreformmal, esetleg nyelvtani gyakorlatokat végző hadvezér.

Kedvünk szerint folytathatnánk így, aki pedig túlzottan viccesnek tekinti az imént felsorolt jellemzést, tartsa magát egy ide vonatkozó tudományos kijelentéshez: „Nagy Károly találkozása Leó pápával 799-ben Paderbomban a nyugati történelem olyan eseményének számít, amelynek óriási és hosszú ideig tartó politikai, szociális, gazdasági és kulturális hatásai voltak. A pader-bomi találkozás nélkül egy évvel később nem lett volna császári koronázás és Német Birodalom, nem lett volna hatalmas pápa Rómában, középkori társadalmi rend a világi és egyházi hatalom állandó kettőségével, nem lett volna mai értelemben vett Európa”. [1477] Éppen hogy csak a maghasadásról nem beszélhettek expliciten...

Amilyen szép, hogy van egy mindenütt jelen lévő és mindenható ősapánk - testileg tőle eredeztetik az összes közép-európai két százalékát [1478] -, annyira kutatásra érdemes ez a személyiség. Magától értetődő, hogy az „óriástermet” önmagában nem kritériuma a lehetséges fikcionalitásnak, de mindenesetre gyanús.

Mint minden magas kultúra, a középkor is elsősorban írásban van jelen. Írások százezrei, rengeteg krónika, évkönyv, tudósítás, testvérkönyv és más bizonyíték az akkori történelemből, a mindennapi életből, örömről és bánatról, banálisról és fennköltről. A tudósok elsősorban a korabeli élet ezen koronatanúira hivatkoznak. Különös, de néhányan közülük teljesen figyelmen kívül hagyják, hogy ennek a kornak minden más bizonyítéka, minden építmény, rom vagy alapmaradvány, minden cserép, érme, és a hétköznapi élet összes lenyomata, ékköve és pompás könyve, amelyet a régészek napvilágra hoztak, okmánytudományunkkal nemcsak egyenértékű, de egyszersmind valóságosabb, tehát megdönthetetlen bizonyíték is.

Ezzel a kész, látszólag egyszerű gondolattal - „régészettörténet a források ellen” és „régészet az okmányok ellen” - egy rendkívül precíz vizsgálatot „kezdeményeztem” múltunkkal szemben. És csodálkozva kellett megállapítanom, hogy ez a gondolatmenet a középkorkutatóknál, s különösen a kora középkor kutatóinál nem létezik. Eddig 44 szakember több mint 50 hozzászólásban (rádió-és tévéinterjú, tudományos konferenciák, nyilvános viták, hírlaptudósítások) foglalt állást elméletemmel kapcsolatban. Arra derül fény, hogy a szakma klasszikus képviselői meg vannak győződve az írás mindenekfeletti igazságáról, természetesen a kétséges esetekben is. Habár a régészeti felfedezések örvendetesen gazdagítják a kiállításokat, mégis ritkán hivatkoznak rájuk, az pedig kizárt dolog, hogy az egykori időkre vonatkozó alapvető nézeteket esetleg miattuk korrigálják.

Csak így magyarázható, hogy a vita alapjában véve terméketlen maradt, és elég gyakran személyeskedésbe csúszott át. Vitapartnerem először megállapítja, hogy mivel fogalmam sincs az okmányok kritikus vizsgálati módszeréről, ezért nem tekintem érvényesnek az okmányokat. Erre hangsúlyozom, hogy nagyon is érdekel az okmányok tartalma, mindenekelőtt akkor, ha kijelentéseiket most is meg lehet vizsgálni. Ha például Nagy Károly 775-ben a francia Saint-Denisben egy templomot avattatott volna fel, akkor az építészettel foglalkozó régésznek nem jelenthetne gondot e templom felkutatása. Végül is a Merovingok és a Karolingok nekropoliszáról van szó, a helyet pontosan ismerjük, mert közben épült ott egy gótikus székesegyház. A feladat könnyű: alapmaradványokat, sírköveket lehetne találni, ha a ma ott álló építmény alatt ásnának. Legalábbis ezt várná az ember. Aztán néha csalódik...

Egyébként e felvetéssel kapcsolatban még csak annyit sem mondott a másik fél, hogy „Nem vagyok művészettörténész, és nem nyilatkozom építészettörténeti témában.” Ugyanennél a vitánál a második beszélgetőpartner leszögezte: „Nem szeretnék részletekbe bocsátkozni ezzel az architektonikus építészettörténeti kérdéssel kapcsolatban, de hogy nagy a kronológiai eltolódás, azt könnyen meg lehet állapítani. Ám ez nem az én hobbim”. [1479]

Itt minden további vita meddőségre ítéltetett. Ha a szakemberek annyira specializálódtak, hogy nem látnak tovább a pergamennél, akkor az így nyert összkép talán csak egy darabka a nagy egészben, bármilyen gazdagok is a részletek. így több mint három év óta hadakozunk anélkül, hogy fő tételemet, vagy fontos részleteket megcáfoltak volna.

Az olvasó kíváncsiságát már elég régen felcsigáztuk annyira, hogy felállítsuk a fő tézist. A lehető legrövidebben így hangzik: a kora középkor nagyrészt kitalálás, ugyanis a 614—911-ig tartó periódus teljesen fiktív, csak egy fantomkorszak!

Boncolgassuk ezt a gondolatot, amely az első pillanatban felettébb meghökkentőnek tűnik. A naptárszámításhoz vezető úton felfedeztük, hogy a naptárunkba belekódolt ellentmondást csak úgy lehet megoldani, ha az ember egy több évszázados időszakot soha meg nem történtnek tekint, mintha később mesterséges módon toldották volna be - ez nagyjából a Caesar és XIII. Gergely közötti időszakon belül keresendő. Ezzel a felfedezéssel a fantomidőt - a találó kifejezés H.-U. Niemitztől származik - a kora középkoron belül megfoghatóvá tettem. Bebizonyítottam, hogy a szűkebb értelemben vett Karoling-időszak, Nagy Károly 46 éve az állítólagos óriási evolúció ellenére az architektonikus, állami, vallási és művészettörténeti területen semmit sem hagyott hátra, ami bizonyíthatná létezését. így képez most a két régen ismert sötét időszak a VII., kora VIII. és késő IX. században a közte lévő Károly-idővel együtt egy összefüggő fantomperiódust. A naptári időszámítás 236 és 364 év közötti eltérést eredményez. Ennek, azaz az üres időszak nagyságának pontosítására javaslom, hogy dolgozzuk ki a munkahipotézist egy 297 éves tartamra. [1480] Ezt nem lehet naptárkritikákból összeszedni, csupán empirikus megközelítéssel, amely az európai „valósággal” kapcsolatos megfontolásokból táplálkozik. Mindenekelőtt az építészeti állomány és maradványai adták az indíttatást, hogy a varratokat 610 és 910 környékén keressük. További előzményeket a politikai történelem szolgáltat.

így például tény, hogy az északi emberek nem mindig éltek a később róluk elnevezett Normandiában. Letelepedésük és szerződéseik a „francia” uralkodóval tényként kezelhető. Ez az esemény talán eltolható az időben, de nem hagyható figyelmen kívül. Csak az a kérdés: helyese a jelenleg érvényesnek tekintett dátum: 911 ősze? Mivel eddig nincs nyomós ok arra, hogy ezt a dátumot máshová tegyük, ezt inkább a sötétségből felbukkant utalásként kezelhetjük.

Egy új tézisnek azt a kérdést is meg kell válaszolnia, hogyhogy keleten a szászok, és nem a frankok uralkodtak. Itt először azt kell megkérdezni, akkoriban léteztek-e egyáltalán frankok, hogy örökségül nyerték-e a Római Birodalmat, és hogy sikeresen ter-jeszkedtek-e Dél-Franciaországban, Bajorországban és Itáliában? Erre igennel feleltek, mert már a korai bizánci krónikák tudnak arról, hogy itt és ott előfordultak, hiszen ezen a területen mindenekelőtt figyelemre méltó sírcsoportok vannak, amelyek joggal szolgáltak rá a „Meroving” jelzőre.

Ha tehát a frankok Franciaországban, Németországban, és még Itáliában is uralkodtak - ezen mindig a mai országok területei értendők -, akkor idővel át kellett volna adniuk a hatalmat annak a szász népnek, amelyik az északkal határos területeket uralta, de csak ritkán került konfliktusba a rómaiakkal. Csakhogy rendkívül furcsa, sőt „rendellenes” lett volna a frankoktól ez a cselekedet; hogy királyuk éppen a szász herceget részesítse ilyen nagy kedvezményben, aki végtére is a királyság legnagyobb ellensége volt. Ez a hatalomátvétel a frank I. Konrád és a szász Madarász Henrik között túl könnyedén jelent meg a történelemben. Mivel 918-ban kellett bekövetkeznie, az én forgatókönyvemben csak mint szükséges történet szerepel.

Természetesen mindez lejátszódhatott másként is, főképp a lechfeldi győzelem előtt - amelyet 955-ben arattak a magyarok ellen -, s ez némiképp világosabbá tenné a történelmi képet. Ám nem arról van szó, hogy szeszélyünknek hódolva egyszerűen a feje tetejére állítjuk a történelmet, mintsem inkább arról, hogy óvatosan elválasztjuk a búzát az ocsútól, a pompás kitalálásokat a nagyon is prózai, valóságos tényéktől.

A kezdetet jelentő 614-es év mellett pedig két, időben jól elkülöníthető esemény is szól. Fogadjuk el, hogy Nyugaton több Meroving-ldrály volt, akik Ausztriában, Neusztriában és Burgundiában uralkodtak. Ok részben hadakoztak, részben harcostársnak fogadták el egymást, ehhez jöttek még valamikor a majordo-musok, Pippin-leszármazottak alakjában, akik a „lusta királyok” válláról levették az uralkodás terhét, miközben a hosszú hajú uralkodók ökrös szekereken hajtottak birodalmukon keresztül. Persze, ha ezeket a történeteket nem fogadjuk el, akkor a X. században nem létezhettek különböző Meroving-uralkodóvonalak az új királyok mellett. Mindenesetre vegyük szemügyre a 613. esztendőt. Akkoriban éppen II. Chlothar uralkodott, szó szerint egyedüli királyi leszármazottként - Brunhildével az élen - és túlélte a gyilkos hajszát. Igaz, cserébe az egyeduralkodó 614-ben Párizsban kénytelen volt beleegyezni, hogy a nemesség jogokat csikarjon ki tőle. Szintén ismert, hogy a frank I. Konrád (911-918) valószínűleg „az utolsó Merovingnak” számított. A nyugati birodalomban egy majordomust neveztek először Károlynak, „az együgyűnek”, neki kellett volna alapítania szűk 80 évre egy róla elnevezett dinasztiát. A birodalom középső része, Lotaringia soha nem volt önálló, csak egy hercegség, amely egyszer kelethez, másszor nyugathoz tartozott.

Keleten 614-ben egészen más valami történt: Bizánc elvesztette a birodalom legszentebb relikviáját. Egykor Helena császáranya Isten segítségével megtalálta a három golgotái keresztet; amelyeket majdnem háromszáz évig Jeruzsálemben őriztek. Most viszont perzsa seregek érkeztek a Bizánci Birodalom keleti szárnyához, miután néhány év alatt meghódították Kelet-Anató- liát, Mezopotámiát, Szíriát, Palesztinát, Egyiptomot és Afrika észak partjait, amely területek addig kivétel nélkül Bizánchoz tartoztak. Jeruzsálemben zsákmányukká tették a kereszténység legszentebb relikviáját, Krisztus keresztjét. Ennek visszaszerzése a legkeményebb védelmi háború közben, messze a Perzsa Birodalom szívétől nemcsak Herakleiosz császár angyali látomása miatt hat kimondottan meseszerűen. Itt jól érezhető egy bizonyos szakadás, miután a birodalom ugyan visszaszerzi a keresztet, de amúgy az egész sztori meglehetősen virtuális benyomást tesz. Ezekben az eseményekben az a feltűnő, hogy a X. században minden további nélkül folytathatóak, azaz egy fantomkorszakból okos magyarázatokkal szinte észrevétlenül csúszhat át a história újból a valóság idősíkjára.

Tehát itt egy kísérletszerű, heurisztikus kezdeményezésre bukkantunk, amely összeköthető egy ravaszul számító elgondolással. Léteznie kell egy időhatárnak, amelynek mentén az eredetileg közvetlen átmenet az ún. korai VII. századból az ugyancsak ún. X. századba felpuhítható, világosabb megfogalmazással élve: minden további nélkül szétteríthető több száz esztendőre. így Franciaországban egy csodálatosan gyors felvirágzás, majd ugyancsak gyors, alapos és végérvényes hervadás ábrázolható - visszamenőleg. Elvégre a feladat igen egyszerű: aki egy politikai és kulturális csúcspontot akart beilleszteni a középkorba, akkor azt fel kell futtatnia, majd „gondoskodnia” kell arról, hogy minden visszasüllyedjen a beillesztés kezdetén érvényes színvonalra. Ezt a magasrepülést és alábukást kellett követniük, pontosabban előidézniük a magyaroknak, a vikingeknek, a szlávoknak, vagy a szaracénoknak, akik Európát újra „visszabombázták” a 600 körüli szintre.

Összességében így fogalmazható meg a munkatézis: a 614-911-ig terjedő időszak egy, a középkorban kitalált idő. Ha „Krisztus születését” vesszük kiindulási pontnak, akkor pl. a mi 1999-ünk nem 1999 évvel haladja azt meg, hanem csak 1702 esztendővel. Mivel 614 februárja után nem következhetett volna 911 júliusa, az időszak kitalálását 614. augusztus végétől 911. szeptember elejéig pontosítottam. [1481] Persze, ez a pontosítás akár csalhat is, hiszen nem tudjuk, hol érnek össze pontosan az időszélek, és nem kenik-e el őket a közvetlen beavatkozások, amelyek okán alapvetően meghatározhatatlan, hogy egészen pontosan hányadika is van ma. Gondoljunk csak arra, hogy a késő VI. században élt személyek - az „átalakítást” követően - nem halhattak meg a X. század valóságos idejében, őket tehát a fiktív időben, a kitalált VII. század elején kellett eltemetni. És fordítva: a X. századot megért igazi uralkodóknak a virtuális IX. század során kellett megszületniük, azaz az érintettekkel kapcsolatban olyan módosításokra volt szükség, amely a teljes pontosítást óriási mértékben megnehezíti az utókor számára.


Kitalált frankok
Tegyünk egy rövid áttekintést, mi vált nyilvánvalóvá a frankok „lehetetlenségeiből”. Kezdjük a tényekkel. Károly birodalmában
 - az okmányok tanúsága szerint - 313 nagy építmény létesült. Ezek közül a várak, kolostorok és templomok közül ijesztően kevés maradt fenn maradványként: hét vár - ez az aktuális állomány Günter Bindingnél [148a] -, és ha egy tucat templom. Ráadásul e kevésnél egyébként is megkérdőjelezhető, hogy valójában a Karoling-korból származnak-e. Igaz, az aacheni várkápolnánál sohasem vitatkoztak. Ez a nem sokkal 800 előtt befejezett templom eredeti pompájában áll, és még mindig Nagy Károly sírhelyéül szolgál, jóllehet a kripta vagy a sír háromszor is feledésbe merült, és az építészetrégészek azóta sem találták meg.

Az időknek ez az állítólagos tanúja éppen az oktogoni kupolájával, a sokféle, tizenhatszögű boltozatával, és az empóriumokkal egyedi mesterműnek számít, hiszen mindenféle előzmény nélkül, a semmiből épült. Egy zseniális vonás, amelyhez nem szolgált mintául egyetlen megfelelő építmény sem, hiszen akkoriban a kőépítkezés még csak nem is számított hagyományosnak. Hogy egy ilyen ékszerdobozt miért nem másoltak, hiszen bármelyik városnak díszére vált volna - ugyan nem érthetetlen, mindazonáltal nehéz megérteni. Valóban feltűnő, hogy vagy két tucat speciális aacheni építkezési módszer annyira feledésbe merült, hogy a román kor idején egytől egyig újra fel kellett őket találni. Kétszáz évvel azután, hogy először alkalmazták őket, 1000 és 1080 között újra belépnek a fejlődéstörténetbe, legtöbb esetben gyengébb színvonalon, mint az állítólag sokkal régebbi Aachenben. Ez minimum furcsa, nemdebár?

Az aacheni középső boltozathoz hasonló csak 1100 után tűnik fel Speyerben, az aacheni átlós dongaboltozat, a szférikus sarok és a spirálisan felkúszó dongaboltozat sokszínűségével maga mögött hagyja a román kori boltozattechnika sokféleségét, ehhez mérhetőt 1050-ben látni megint. Ez azt eredményezi, hogy Aachen vagy egy csodálatos mérföldkő marad az építészettörténeten belül, vagy egy román kori építményként kell reá tekinteni.

Így a Nagy Károly székhelyéül szolgáló aacheni császári vár elveszíti spirituális központi jellegét, többé nem koronázási templom, kissé egyértelműbb megfogalmazással élve a Karoling-biro- dalomnak ezáltal hovatovább kitéptük a szívét. Mely fájdalmat csak fokozza az a felfedezés, hogy Aachen csupán a XI. században kezd működni mint település. Természetesen akadhat olyan, aki a szívet inkább Saint-Denisben hallaná szívesebben dobogni, mert a Merovingok és a Karolingok ottani sírköve a helybéli kolostorban nosztalgiát ébreszt - csakhogy annak meg be kell látnia, hogy a gótikus székesegyházak közül egyikről sem bizonyítható be, hogy Karoling-vagy Meroving volna. Az írásokban megemlített építtetők - I. Dagobert, ifjabb Pippin és Nagy Károly - ugyanis kézzelfogható, régészetileg feltárható nyomot nem igazán hagytak hátra.

Kevés jobb helyszín kínálkozik Aachennél ahhoz, hogy elkezdjük megfogalmazni a középkorkutatók és az építészettörténészek kritikáját a már említett épület ürügyén. Szépen fennmaradt az egész építmény, és jól dokumentált is: évszázadokkal való eltolása könnyen vitatható lenne. Csakhogy senki sem vitatkozott, amikor eltoltuk: az építészettörténészek vagy a vállukat vonogat-ták, vagy, mint Jan van der Meulen, egy késő antik vagy Ottó-ko- ri kupoláról beszéltek. [1483] Nem igazán akarták megvédeni, hogy a Karoling-korban létesült. Max Kemer legalább vette a fáradságot, és egy darab fát rakott elém az elkorhadt aacheni gyűrűs kötőgerendából, amelyet megvizsgáltunk. Rudolf Schieffer, mint a Mmumenta Germaniae Historicaelnöke, az aacheni várkápolna, és az ahhoz hasonló épületek vizsgálatát pedig hasztalannak találta. „A Károly és kora történelmével foglalkozó könyv fő témája szempontjából tulajdonképpen nincs jelentősége, és ezt a művészettörténészek is felülvizsgálhatják.” [1484] Miután Károly, mint állítólagos építtető, elválaszthatatlan építményeitől, az épület hibái természetesen életrajzát is érintik.


Apró rejtélyek
De lépjünk túl Károlyon, elvégre ő mégis csak egy ember - volt azonban egy hatalmas birodalma, amelynek nyomot kellett volna hagynia, sokat, és kézzelfoghatót. Nos - ezzel is baj van.

Mind ez idáig érthetetlen, miért nem mutatnak folytonosságot még a meglévő római városok sem? Hogyan tudott létezni ez a birodalom városok, utcák, vásárok, távolsági és régiókon túli kereskedelem nélkül?

Nehéz megérteni a népesség rejtélyes alakulását is, amelynek egyre fogynia kellett, mialatt a birodalom felvirágzott, miközben volt ereje a folytonos háborúskodáshoz is. Az írásos tudósítások szerint a gazdaság és a pénzügyek valósággal szárnyaltak - mialatt a régészek és kritikus okmányvizsgálók csak egy olyan országot találnak, amelyben nincs kereskedelem és változás, amelyben elfelejtették a pénzt, mert a cserekereskedelem minden igényt kielégített. Ha ez így van, a Karoling-időszak az egyetlen művészeti reneszánsz, amely egy menetképtelen parasztállamból nő ki.

Megemlékezhetünk arról a rejtélyről is, hogy a vikingek a IX. században nemcsak Angliában, hanem az egész kontinensen módszeresen gyújtogattak egészen addig, ameddig folyami hajóikkal el tudtak hatolni - csakhogy ezt régészetileg lehetetlen bizonyítani, ugyanis viking síroknak, táboroknak, a fosztogatások apró jeleinek a földben nincsenek nyomai. A művészet területén szintén találunk misztériumokat: a bronzművészet még nem viragozhat 800 körül, mivel az összehasonlítható munkák mind csak későbbről, 1000 körüliről valók. A freskófestészetben megszűnik az összefüggő datálások utáni kétségbeesett keresés a VI-X. századig; ehelyett egy varrás nélküli átmenet mutatkozik a VI. századból közvetlenül a X. századba. A könyvfestészetben - amelynek a bronzművészethez hasonlóan a Karolingok után teljesen ki kellett volna halnia - nincs második fellendülő korszak, minthogy az állítólagos Karoling-és az Ottó-kori könyvfestészet voltaképpen egy és ugyanaz. Észrevehető az ír könyvfestészetig való kisugárzás, amely stílusában hasonlít a Karolinghoz, csakhogy éppen az abszolút csúcsművéről, a Book of Kellsrőltudható: a benne használt lazúrkéket nem importálhatta volna a Hindukusból, ha a Karolingok korában keletkezett volna. A második fellendülés kimarad az építkezési plasztikából, amelyet immár csak a késő X. században figyelhetünk meg. Egyébként a Károlyra visszavezetett rengeteg drágakő sem 800 körüli, hanem későbbi időkből való.

Még a beszéd, és a kulturálisan felvirágzó frankhonról egyedül tanúskodó írás területén is meg lehet fejteni az egyes rejtélyeket. Ha a háromszáz éves tézist elfogadjuk, nem marad érthetetlen, miért hiányoznak az ófelnémetből több mint száz évig az írott források; itt ugyanis egy részt az eredeti forrásokból Károly „legalizálása” végett túl korán regisztráltak. Az ószászból ugyanebből az okból kifolyólag 300 év maradt ki, az ófranciában át kell ugrani 200 évet, hiszen itt túl kevés a forrás.


Hegycsúcs a felhőkben
Emiatt nem tudjuk figyelembe venni a Karoling-idők egyéb csúcsteljesítményeit sem. Arno Borst például két hatalmas kötetben érvel amellett, hogy a tudományos irodalom létrejötte, a Plinius-recepció újrafelvétele, és egy naptárreform is a Karolingi- dőkben kezdődik. [1485] Harmincéves habozás után határozott úgy, hogy a tudományos világ írásbeliségét ne 1130 körül keresse, hanem kevéssel 800 előtt, [1486]

Eddig az ember azon az - Ivan Iljics által képviselt - nézeten volt, hogy csak a XII. században alakították úgy a szövegeket, amelyek aztán nemcsak afféle imamalomszerű olvasást engedtek, de tudományos munkát is. A skolasztika megtalálta a kifejezésformáját azzal, hogy jobban tagolt, alcímekkel ellátott, ABC-sor- rendben írt műveket hozott létre. Borst pontosan ezt a formát látja már a lorschi birodalmi naptárban 793-ból. Az irodalom ezen modernizálásának több mint 300 évre kell visszanyúlnia a múltba. Hogy ezt a láthatóan első kezdeményezést 814 után egy sem követi, hogy Európának miért kell még sokáig élnie az efféle újítások nélkül, ezt persze Borst sem tudja megmagyarázni.

Ugyanezt a kettőződést a közte lévő üres idővel kreálja Plinius esetében. Ezen római természetkutatónak a Kr. u. I. századból már ismertnek kellett lennie a Karoling-Aachenben, és néha idézhették is. Nagy Károly után por lepte be ezt a művet, jelenlétéről ettől fogva nem vettek tudomást. Csak a X. század végén ismerik fel, és a nyugat - újból? - előveszi ezt az értékes forrást. [1487]

Vígül Borst a lorschi birodalmi naptárban egy egészen új ábrázolási módot vél látni komputisztikus intervallumzónával, liturgikus ünnepi zónával és egy asztronómikus időpontzónával. [1488] Ezekből vezet le egy olyan reformot, amelyet egykor Beda Venerabilis kezdeményezett a kora VIII. századtól kezdve, és amely évszázadokon keresztül nyúlik át a Gergely-naptárrefor- mig. De ebben az esetben is a kezdeményezés elhal, mint a „Karoling-reneszánsz” minden más vívmánya, és majd vagy az Ottók, vagy még későbbi császárok alatt egy új, valószínűleg első lendületet vegyen.

Ezek miatt a „tűzgyújtók” miatt - bocsánat a tiszteletlen összehasonlításért - igen feltűnő lenne egy reneszánsz, amely gyűjtögetett vetés helyett, és ezért Jacques Le Goffhak fel kellett tennie a kérdést: „Lehetséges egyáltalán egyetlen reneszánsz?” [1489]

A technika történetét sem kímélik meg a hasonló ismétlődések, vagyis az a folyamat, hogy egy korszakos forradalom elindul a Karolingok idején, majd hirtelen elakad, hogy a sötétség elül-tével újra startoljon. A kengyel - kezdetben egyszerű karika a hevederen - sokkal jobban biztosította a nyeregben ülést, és ezzel a lándzsa használatát is lehetővé tette. Mivel a kengyelt könnyen lehet utánozni, elkészítése nem kívánt különösebb szaktudást, nagyon gyorsan elterjedt. így vették át hamar a bizánciak 600 könil az avaroktól - más kérdés, hogy az út nyugatra nagyon fáradságosnak bizonyult. Habár a nehézlovasságot, amely semmiképpen nem mondhatott le a kengyelről, háromszor is fel kellett találni a fiktív időben, a régészeti leletek amellett szólnak, hogy a frankoknál csak a X. századtól terjedt el a kengyel. Miért volt szükségük a frank lovasoknak ily rengeteg időre? És miért tudósítanak mégis a krónikák nehézlovasságról már Martell Károly idejében? Miért tűnik fel a nyereg a IX. század könyvfestészetében, s miért nem találunk egyetlen nyomot sem a létezéséről a kora X. században? Mindez persze megmagyarázhatatlan.

A nyerget nálunk vasból készítik. A többszörösen bevetett vas jellegzetessége volt a Karoling-időszaknak: Károly tetőtől talpig vasba öltözött hadserege a híres kardokkal, jobb mezőgazdaság az aszimmetrikus ekevassal - ilyenekről olvashatunk a híradásokban. A régészet mind ez idáig ezt sem tudta megerősíteni - az egyetlen ellenvetés Ludwig Wamsertől származik, aki állítólag újabban Karlsburgban tonnaszámra talált vasat a Karoling-idők- ből. [1490] Igaz, korszakolása egy olyan szövegre támaszkodik, amelyet Karolingnak tartanak.

Így a frank Karoling-birodalom az összes erőlködés ellenére rendkívül leletszegény országnak tűnik. Csak egyetlen indokot ismerhetünk el: a kitalált idő bizony a betűkön kívül nem hagy nyomot maga után. Ezzel a forradalmi felismeréssel lehetséges további, állítólagosán ebből a korból származó leletekről bebizonyítani, hogy azok egy másik korhoz tartoznak, azaz egy lényegesebben „alkalmasabb” környezetbe illeszthetőek. A nem túlságosan nagy „maradéknak” szintén más évszázadokban kell helyet találnunk.


Az „üres” régi világról

Aki arról hall, hogy a Frank Birodalom lényegében papíron vezette létét, joggal elgondolkodhat egy másik lehetőségen is. Nem fordulhat-e elő, hogy az akkori évszázadokban egy igazi áttörés történt, amelyből Közép-Európát semmi sem érintette? S máris belép egy második ellenvetés, amelynek láthatólag semmi köze az elsőhöz. Mi a helyzet a világgal, magával? A frank vákuumon el lehet filozofálgatni, az viszont teljes mértékben elképzelhetetlen, hogy az egész világot bevonják az óra előreállításába. Egy ilyen akció ugyanis minden képzeletet felülmúlna.

Feltételezhető-e egy nagy közös átdatálási akció? Globálisan nyilvánvalóan nem. Ilyesmi ugyan előfordulhatna az amerikai kontinensen, hogy az összes ottani esemény csak 1492 után legyen szinkronban a mi történelmünkkel, ám Kolumbusz előtt eddig még nem tudunk kölcsönös kapcsolatokról, amelyek lehetővé tennék, hogy a dátumokat az Atlanti-óceán két felén összekössük, és így egyeztessük egymással. Habár ismerjük például a maja naptárt, egyetlen évszázadnak vagy évezrednek sincs köze - mindegy, hogy a maják kis vagy nagy számításával - az óvilág 1492 előtti történelméhez. A maják időtengelye tehát 1492-től a szürke múltba nyúlik vissza. Ha az európai történelem, ahogy javasoltuk, nagyjából 300 évvel megrövidült, akkor az európai történelem a Kr. u. 911. év előtt fiatalabb,mint a maják időtengelye. A kapcsolatok hiányának azonban nincsenek közvetlen következményei. Mindenesetre arra is rá kell mutatnunk, hogy az egyiptomi időkben ilyen kapcsolatok bizonyíthatók, ha az ember az óvilág egész kronológiáját kritikusan vizsgálja, ahogy ezt G. Heinsohn és én is megtettem. [1491]

Amerikával ellentétben a még sokkal később felfedezett Ausztrália és Afrika nagy része az ún. óvilággal - Európával, Eszak-Af- rikával és Ázsia nagy részével - nagyon jól szinkronizál, tehát időben egybevág. Ez azonban nem azt jelenti, hogy mindenütt egyidejűleg elállították az órákat, ellenkezőleg! Vegyük például Iránt. Ez az ország mindig kontaktusban állt a keresztény nyugattal, és saját időszámítása volt, amelyet többször is megváltoztattak. I. Justinianus és I. Chosrau háborút viselt egymás ellen kb. 540-ben Anatólia birtoklásáért. 1071-től a bizánci Belső-Anatóliát megrohamozzák a török szeldzsukok. Ha tehát Bizáncban a VI. században I. Justinianus és az őt nemsokára követő VII. Konstantin között beiktattak volna három évszázadot, akkor az utóbbi az összes ellenségével együtt a X. században élt volna. Az irániak rendíthetetlen időszámítása két lehetőséget ad ezek alapján.

A legegyszerűbb esetben egyáltalán nem vették észre, hogy a VI. és az egykori VII. század közötti időt kivágták, és így keletkezett üresség a két uralkodó között. Ezzel a jelenséggel Jáván is találkozunk. Ha észrevették az űrt, akkor - itt is félhetnénk a vákuumtól - kitöltötték történelemírással. Többnyire olyan sokáig forgatták a krónikákat, kihúztak belőlük, megkétszereztek és átdatáltak, hogy egy ilyen lyukat jobbára befedtek. Emellett magától értetődően átnéztek a szomszédba is, emiatt következett be a naptárrendszerhez való alkalmazkodás. És csak ezután helyezték be a kitalált időbe az egyik vagy másik épület létrejöttét.

Az ilyesfajta kiegyenlítések fáradságosak voltak: mindkét oldalon át tudták állítani a naptárrendszert, vagy a hivatkozási pontokat változtatták meg, itt is, ott is újra és újra átdatálták az évezredeket, vagy különböző hosszúságú években számoltak. Például az iszlámban rövid holdév van, amely a napéwel ellentétben gyorsabban múlik; Indiában pedig számos, önmagának ellentmondó kronológia létezik.

Tudjuk, hogy a keresztény és a zsidó időszámítás mértékül szolgál és szolgált a legrégebbi időkben is. Nagy események vagy nagy személyiségek színre lépése alakította ki ezt a történelem-szemléletet; ezért újra és újra megpróbálták összekötő pontokként feltüntetni, pl. a vízözönt, vagy Abrahám élethosszát. Ehhez lehetett szó szerint mérni más időrendszereket, kiváltképp, hogy az európai expanzió a XV század óta alkalmazkodott az idegen időrendszerhez, és nem fordítva.

Ily módon olyan nézetek születtek, amelyeket nem kell tovább kutatni. Csak a XIX. és XX. században kezdték meg az archeológusok ennek a három rejtélyes évszázadnak a nyomait vizslatni: feltűnhetett, hogy ez az időszak félelmetesen kevés leletet hagyott ránk. Ami a történészek számára érthetetlen volt, az a mi szempontunkból rögtön érthető: olyan időszakok, amelyeket mesterségesen produkáltak, nem hagyhatnak maguk után leleteket a földön vagy a föld alatt. Ezért talán konzultáljunk a régészekkel, hogy meddig tudnak a Közép-Európán kívüli térségekben a kérdéses időkhöz leleteket társítani.


Izland - a nyugati emberek szigete
Kezdjük Európa északnyugati „végén”. Bár Izlandot már az ókorban ismerték mint Thulét, de tartós honfoglalásról csak a viking időkből tudunk, és ez 874-től 930-ig történt. A X. században túlnyomórészt norvég telepesek vonultak ide. Az Althingot - törvényhozó és bíráskodó testület - 930-ban hozták létre, és 1000 körül vették fel a kereszténységet. E kevés dátumot írásos bizonyítékokból ismerjük, amelyek szinte kivétel nélkül 300-400 évvel később keletkeztek.

A régészek számára már régen nem nagy ügy, hogy a letelepülés kezdeteit meghatározzák. A ’80-as években kerestek célirányosan Izlandon minél régebbi településeket. Margarét Hermann Auardóttir ásatásai a nyugati emberek szigeteire (Vestmannaeyjar) koncentrálódtak a déli part előtt. [1492] Előbukkant egy udvar több házzal; a leletekből nyugatskandináv telepesekre következtethetünk, akik erőteljesen foglalkoztak állat-tenyésztéssel. Csodálatos módon itt már keresztény sírokat is találtak. A „hivatalos”, a krónikákban tudósított „katolikus” keresztényiesítést gyaníthatóan ír misszionáriusok végezték.

Még drámaiabb volt az a lelet, amely egy Meroving-időbeli norvég háztípus volt. Azonkívül találtak a településen tárgyakat a VII. századból is. Eszerint az ottani település a VII. század közepén alakult. A tanya elhagyásának idejét egy megfelelő melltű segítségével az 1000-től 1050-ig terjedő időszakra lehet tenni, és így már az itt feltárt élet benyúlik a XI. századba. A kérdés az, hogy az elénk tárult ősi térben nem pereghetett-e le négy évszázad: a leletek jelentéktelen tipológiai változásai, no és mindenekfelett a rétegtan ezt ugyanis igazolhatja. Sem több réteget nem tudtak megkülönböztetni, sem pedig a csekély összvastagság nem bizonyíthatta, hogy e helyen több évszázadon át zajlott az élet.

így tehát magyarázatként csak egy segédkonstrukció maradt: a tanyát a VII. században alapították, de aztán megint elhagyták, s csak a X. században laktak ott későbbi generációk. Ezzel mindenesetre nem sokat nyertünk, mert miért adták fel ilyen gyorsan ezt a különben oly kedvező fekvésű települést, miért költöztek el a lakosok, és miért vonzott az elvben lepusztult település később megint családokat? Erre nincs értelmes magyarázat.

Ha az ember abból indul ki, hogy a 614 és 911 közötti kor kitalált idő, akkor kényszer nélkül meg lehet indokolni, miért jártak itt, miért lehetett itt találni Meroving-hatásokat. Miért fekszik mélyebben a 100 évvel fiatalabb anyag, mint a 400 évvel öregebb, és miért hagyták ott a kedvező fekvésű tanyát? így mindenesetre a kis idődifferencia zavaró, amely azáltal lép fel, hogy a település kezdetét a régészek a VII. század közepére, és nem pedig a VI. századból a VII. századba való átmenetre teszik. Ezt a leletanyagot egyáltalán nem lehet évtizedekre pontosan meghatározni, tehát ilyen pontossággal nem is lehet besorolni.

Mielőtt továbblépnénk, egyvalamit muszáj az emlékezetünkbe vésni. Általában a „dark ages”-ben a leletanyag olyan rossz, hogy a kutatás teljes erejéből arra törekszik, hogy az előtte és utána való leleteket ebbe az üres időzónába tuszkolja be, eltakarandó e sötét időket. Ezáltal egyrészt a VI., másrészt a X. századi leletek száma fogy, azonkívül a különböző tárgyak tipológiai fejlődése - ami a datálás igen fontos kritériuma - átterjed, általánosodik, és ezzel hitelét is veszti. Ha azonban a szűkös leletmennyiség, amelyet eddig 500 és 1000 közé soroltak be, csak két évszázadot takar le, akkor máris hihető kép bontakozik ki a szemünk előtt. Ez esetben például Európában mégsem fordult elő egy ok nélküli, rejtélyes népességcsökkenés. Ez is tipikus segédkonstrukció, amellyel megindokolják a népességhiányt ezen hozzászámolt évszázadokban. [1493I Eme különös népességcsökkenés a VII. században épp abban a Norvégiában feltűnő, amely az V-VI. században pedig igen erős népesedésnövekedést élt meg.


Nagy-Britannia - a lyukak országa
A brit szigetnek elvben rendkívül sok bizonyítékkal kellene rendelkeznie a rómaiakkal kapcsolatban, s tovább, egészen a normann hódításig. Csakhogy a hangsúly az „elvben” szón van. Valójában a régészek nagyon szenvednek attól, hogy a két dátum között rengeteg anyag hiányzik. Míg Caesar a szigetet csak ostromolta, addig Claudius császár alatt (41-54) a római légiós sasok végérvényesen megszállták az országot, és először Dél-Bri- tannia provinciát alapították meg. A római hódítók az V századig maradtak ott. Ezután - habár nagyon sok bevándorlóról és harcról beszélünk a szigeti kelták, angolok, szászok, jütök, vikingek, piktek és skótok viszonylatában - ám „írásos” bizonyítékaink a történelemből csak 1066-tól vannak, amikor is a normannok meghódítják Angliát, és így a frissen koronázott Vilmos király megkapja a „Hódító” melléknevet.

Nagy-Britannia régészei - bármennyire is morbidul hangzik - ugyanúgy, mint keleti kollégáik, a II. világháború brutális rombolásaiból profitálnak. Mialatt Európa városai porrá és hamuvá lettek, a régészek előtt bizonyos mértékben új dimenzió nyílt. A romok eltávolításánál, az új épületek alapozásnál, a víz-és gázvezetékek fektetésénél, és természetesen az alagutak és metróutak kiásásánál rendkívül sok anyag került felszínre, amelyet eleinte ugyan hiányosnak bélyegeztek, de az idők során kiderült, óriási tanulsággal szolgálnak a települések korai fejlettségi fokát illetően.

Amikor az angol régészek összehasonlították városaik leleteit, továbbra sem tudtak mit kezdeni velük. „A római Britannia városainak sorsa mindenütt titokzatos.” [1494] Általában az 1066 előtti időről igen kevés a bizonyítékunk. Ez nem volt drámai azokban a városokban, amelyek egyébként is csak a „dark ages”-ben jöttek létre, és gyakran nem lehetett tudni, hogy melyik évszámtól kezdve várhatunk onnan leleteket. Ám mindazokban a városokban, amelyeknek a gyökerei rómaiak voltak, a leletanyag „hátra-és előremutatott”, de semmiképpen sem a közbeeső időre. Bizonyos mértékig meghatva kellett elfogadniuk a kutatóknak, hogy habár ezek a városok (majdnem) mind tovább éltek a sokkal későbbi időkben, de semmiképpen sem lehet bizonyítani a települések folyamatosságát.

Itt Hans-Ulrich Niemitz, az első beszélgetőtársam és vitatársam osztályozta az anyagot. [1495] Példaadó London, amely természetesen felmutat római leleteket - a city közepén egy Mithras-templom maradványait -, és újra mint királyi város működik. Niemitz két üres időt talál 457-től 674-ig, és kb. 850-től 950-ig, „összesen tehát kb. 320 évet”, és utal a rómaiak utáni korral foglalkozó régészek tehetetlenségére. „Ott Londonban, a falakon


25. kép 

Európa az évezredfordulón. 


belül erre a periódusra vonatkozóan totális hiány mutatkozik régészeti leletekben, holott éppen azok bizonyíthatnák az angolszász megszállást.” [1496] Ezt két régész, Richard Hodges és Brian Hobley állítja, akik, őszintén szólva, tévednek mindenben, ami a hivatásukkal kapcsolatba hozható. A csekély számú lelet, amely sok évszázad alatt keletkezett, túl kevés fejlődést mutat, olyannyira, hogy a fazekasmunkákat ugyanolyan kevéssé lehet szelektíven datálni, mint a fémárukat.

Thacker ugyanezt a kudarcot éli meg Chesterben: „Végül is be kell vallani, hogy ennek a periódusnak a régészeti lelete minimális. Kevés leletünk tanúskodik arról, ami az V századtól a IX. századig Chesterben történt”. [1497]

Halinak be kell ismernie Yorkban: „Ott is hiányoznak a régészeti leletek arra vonatkozólag, hogy mi történt 400-tól a VIII. századig”, miközben római tárgyakat mindenütt találunk. „York archeológiája szokás szerint az egymást keresztező jegyek palimpszesztusa; a maradványok és beillesztett leletek problémákat okoznak, amelyek csökkentik a kép érthetőségét, és azonkívül megnehezítik a datálást”. [1498]

Ezek a vélemények 1986-ban egy ülésen hangzottak el, amelynek a témája „Egy nyugati város újjászületése Kr. u. 700 és 1050 között”. [1499] Akkoriban néhány régész szembe kívánt helyezkedni az írott forrásokra specializálódott történelemtudománnyal, átvették a „new archaeology”-t az Egyesült Államokból, és tudományáguknak a „történelmi vezető helyet” kívánták biztosítani.

Niemitz ehhez annyit fűzött hozzá, hogy ez az „új régészet” még nem számolhat követőkkel Németországban. Habár a régészek nyilván jobban elviselik a kritikát, mint egy „segédtudomány” képviselői - erről mindenesetre lesz még szó az írott forrásokkal foglalkozó fejezetben.

De vissza a leletszegénységhez. Hogy a régészeti leletek nyilvánvaló hiányán segítsenek, még katasztrófateóriákat is felállítottak. Victor Clubé mindent elkövetett, hogy az 500 és 700 közötti időszakra kitaláljon valamit, amivel a település létezését évszázadokra el lehetne törölni. [1500] Mike Baillie paleontológus megfűszerezte ezt a modellt egy fagyűrű lelettel Kr. u. 536-540- ből, amelyet ő nemcsak ír tölgykronológiákkal, hanem még katasztrófatudósításokkal is alábetonozott Írországtól Kínáig. [1501] Kár persze, hogy éppen I. Justinianus töretlen építkezési tevékenysége beszél a teljes kontinenst érintő katasztrófa ellen.

A helyzet ezzel szemben az, hogy mindig ugyanoda lyukadunk ki: a kitalált idő csak könyvekben létezik, a földben bizony nem hagyott nyomot. Az összes leletmennyiség a római idők vége és az egyértelműen felismerhető normann maradványok között már nem hat, hanem csak három évszázadra oszlik szét, az így keletkező duplázódással pedig már elfogadható mennyiséget ad.

A politikai hatalmasságok tankönyvekben megénekelt vad vag-dalkozásának amplitúdója is csökken. Olyan jelentős alakok szerepköre is új megvilágításba kerül, mint Nagy Alfrédé, aki elvben Nagy Károly sógora volt. Alfréd király 871 és 899 között „a sújtott országnak [...] a grófságok új felosztásával, templomok és kolostorok újrafelállításával és városépítéssel új életerőt adott. Nagy jelentőségű volt az angolszászok valláskultúrájára Alfréd törekvése arra vonatkozólag, hogy lefordíttasson jelentős történelmi és filozofikus műveket latinból angolszászra”. [1502] (Önmagában az angolszász mint nyelv ebben az időben meglehetősen délibábos fogalomnak tűnik. - A szerk.) Ha a szakrális építkezés és a városépítés rendkívül nehezen bizonyítható, akkor még inkább csodálkoznunk kell azon, hogy a király, akinek majdnem minden évben védekeznie kellett a dánok ellen, arra talált időt, hogy fontos iratokat fordíttasson angolszászra (?), és ezzel a nép számára érthetővé tegye ezeket. Mindenesetre létrehozott egy óangol nyelvet, amelyből kortársai, legalábbis érdekes módon, nem kértek, hiszen a X. századi óangol Canterbury érsekétől, Dunstan-től származik, aki 960-988-ig volt hivatalban, és nyelvészeti reformra törekedett. „Ettől kapta az újra megbénult lelki élet az új hajtóerőt.” [1503] Alfréd nyelvi befolyása rejtélyes módon csak a XI. században lesz kézzelfogható. Igaz, legalább kezdünk közelebb jutni azon kérdés megfejtéséhez, hogy miért akarta a „második” reneszánsz az elsőt lángra lobbantani.


Álom vikingek
A híradások szerint Európában léteznie kellett egy hatalomnak, amely évszázadokon keresztül mindent megostromolt, ami egyáltalán megtámadható volt. A vikingek 789-től rajzottak ki újabb és újabb rabló hadjáratokra, először a Brit-szigeteket, aztán az Északi-tenger partjait fenyegették, sárkányhajóikon az összes olyan folyót beutazták, amelyben a lapos gerincű hajók számára elegendő víz hömpölygött. Nagy Károly mindenesetre a halála előtt gondoskodott egy első frank flottáról. Később a vad vikingek kifosztották az Atlanti-óceán partjait, mielőtt a Földközi-tengerre behatoltak, és még Kelet-Spanyolországot is feldúlták. Sárkányhajóik orrát 860-tól északnyugatra kormányozták, hogy Izlandon keresztül Grönlandig és Észak-Amerika partjaiig nyomuljanak előre. Svéd rokonaik éppen ilyentájt rajzanak ki a Keleti-tengerre, s orosz területen megalapítják a Varjag Birodalmat, a Volgán és a Dnyeperen keresztül kisiklanak a Fekete-ten- gerre, s 860-ban először ostromolják meg a bizánci fővárost. Összeütköznek a Kazár Birodalommal, majd elérik - miután hajóikat tevenyeregre cserélik - magát Bagdadot is.

Szép túrák, nemdebár? Igaz, a régészet megint közbeszól. Mint békés telepesek 911 előtt telepedtek le Normandiában, ahol gyakorlatilag semmiféle nyomot nem hagytak maguk után. Meg később sem. Mintha ez a rendkívül harcias nép egy legújab-bkori elitkommandó taktikájával harcolt volna. Minden egyes támadás után összegyűjtötték valamennyi kilőtt nyíl hegyét, az elesett harcosokat, mindent, amit lehetett bepakoltak csónakjaikba, s tisztára seperten hagyták ott a csatateret. Hihető vajon mindez?

A tudósok néhány éve kezdtek nyugtalankodni. Látták, hogy valami nem stimmel. Mi történt Aachen (881), Trier (882) és Párizs (885) felégetésével, és mi a helyzet Köln háromszori ostromával a IX. században?

Trierben semmi sem áll össze. A várost pedig állítólag 882 nagycsütörtökjén szétrombolták. Ehhez képest a Porta Nigra és a falak nagy többsége gyakorlatilag ép maradt, éppen úgy, mint az antik Palastaula - ezt később a királyi grófok és az érsek használta -, vagy mint a római amfiteátrumok széles köre.

Ha egy templomot a pogányok kifosztanak és felgyújtanak, akkor nem csupán a károkat kellene felszámolni, hanem az építést is újra kell kezdeni. A rombolás és az állítólagos tűz ellenére a St. Maximin - a két nagy katakombabazilika egyike - fennmaradt, ez nem vitás. A második ugyanilyen bazilikánál, a St. Paulinnál sem kellett gyaníthatóan új épületet felhúzni, hiszen olyan értékes relikviák maradtak épen, mint egy szög Krisztus keresztjéből, vagy Péter botja. [1504]

Marad még egy következtetés: senki nem égetett itt fel semmit. Ez még biztosabbá válik azáltal, hogy a trieri városfalakon kívül eső templomokon szintén nem látni semmiféle, kifosztásra utaló nyomot. És hogy írják ezt Köln esetében? „A 881-es normann támadás Kölnt sem kímélte meg.” Meglehet, inkább a történelmet nem kímélte az, aki az iménti mondattal kívánta alakítani, hiszen „a régészeti leletek között nincs olyan, amely a leg-haloványabb alapot adná ezen rombolások bizonyítására”. [1505]

Milyen rettenetesek voltak tehát a vikingek? Vad germán harcosok, selyemkesztyűben? Egy idő óta az angol szakirodalomban mindinkább hangsúlyozzák, hogy a keresztény krónikások - nehezen megmagyarázható okból - éppen a IX. században erős túlzásokba estek. Miközben a skandináv szkaldok ezekről az egész kontinenseket érintő rablóhadjáratokról még csak nem is hallottak, mintha semmi sem történt volna, amiről énekelniük kellene. Holott a fényes győzelmeknél semmi sem kínál jobb alapanyagot a kor költőinek.

Kár, hogy a keresztény krónikások sem ezt nem vették figyelembe, sem arra nem gondoltak, hogy évszázadokkal később egy új tudományág, a régészet nyomoz állításaikkal kapcsolatban.


A Kazár Birodalom - álom a hatalomról
így jött létre a monda a Kelet egyik titokzatos hatalmasságáról, a Kazár Birodalomról is. Állítólag a VIIL és a IX. században virágzott: a Don, a Kaukázus és a Kaszpi-tenger között, a tranzitkereskedelemből élt, amely mindenféle irányban folyt; vezető rétege a VIII. században állítólag először felvette az iszlám, és rögtön azután a zsidó hitet. Egy arab forrás még arról is beszél, hogy áttértek a kereszténységre. [1506] Ezen ismétlődő vallási váltásokról szóló tudósítások sajnos rendkívül ellentmondóak, hiszen egy olyan országot festenek meg, amelyben a tolerancia a modem kor liberalizmusát idézi, amely e kortól abszolút mértékben idegen berendezkedéssel képes volt fennmaradni az antik világ és a középkor időhatárán, egy keresztény nagybirodalom és az iszlám terjeszkedés közé ékelődve, az északi nomád népek fenyegetésének árnyékában.

Ráadásul a lét alapját képező, nyereséget termelő, a kelet és nyugat, észak és dél közötti közvetítő szerep bizonyítékai igencsak szerények. A „kazár” megjelölés egyszer ugyan feltűnik a VI. századi bizánci írásokban, utána azonban sűrű ködbe vész.

Amikor Arthur Koestler - akinek felütjük a „tizenharmadik törzsről” írott könyvét - a kazárok 740 körüli kultúrszínvonalát akarta leírni, vissza kellett nyúlnia az arab Ibn Fadlan úti elbeszéléseihez, aki 921-ben ezt az országot beutazta. [1507] Más források is, mint al-Masudié és al-Bakrié csak a X. századból tudósítanak nekünk. Ugyanez érvényes arra a levelezésre, amelyet Cordoba zsidó kalifája és József, a kazárok királya folytatott. „Papíron” 954-ben kellett írogatniuk egymásnak, a legkorábbi iratot azonban csak 1100-ból ismerjük. [1508]

Az alapjában véve nomádként élő nép fővárosairól, tehát a titkokkal körülvett Samandarról a Kaukázusban, Itilről a Volga torkolatánál és a megerősített Sarkéiról a Donnál csak kevés olyan „hír” van a földben, ami a régészeket kielégíthetné. Egyedül az állítólag 833 körül alapított Sarkéiról van egy ásatási leletünk, mielőtt a város egy duzzasztással nyert tározómedencében elsüllyedt volna. [1509] Ott építettek házakat égetett téglából, és bizánci márványoszlopokat használtak fel. A várost megostromolták, valószínűleg a varégek is, de ez is bizonyíthatatlan.

A kazárok maguk nem hagytak ránk tudósításokat saját országukról. A Kazár Birodalom utolsó száz évéről is csak utalásaink vannak arab krónikákból és földrajzi művekből. [1510] „De ezek, mint látni fogjuk, olyan kétértelműek, hogy majdnem minden név, minden dátum, és minden földrajzi utalás különféle interpretációkat enged meg. A történészek számára, akik tényekre éheznek, semmi sem marad, legfeljebb néhány megfehéredett


26. kép 
 A  Kazár Birodalom  viszonylag bizonytalan kiterjedésében három „fővárosával”, Samadarral, Itíllel és Sarkellel.
csont, amelyet marcangolnak, mint éhező vérebek az elveszett reményben, hogy valahol mégis találnak rajta egy apró, rejtett cafatkát”. [1511]

Úgy tudjuk, a birodalomra 965-ben halálos ütést mért a kijevi Szvjatoszlav herceg, amikor Sarkéit szétrombolta, később a kazárok az északiráni korezmek függőségébe kerültek. Valami ugyanakkor itt sem stimmel, hiszen ez a régi kultúmép 712-ben az iszlám arabok fennhatósága alá került, ám kivételes, és épp ezért érthetetlen kegyelmet kapva megtarthatta uralkodó dinasztiáját, amely aztán 995-ben elbánt a kazárokkal.

A dilemma azonban feloldható. A kazárok valójában már az V és VI. században feltűntek, ahogy a bizánci krónikás, Jordanesz tudja. Igaz, tünékeny birodalmuk semmiképpen sem őrizhette meg önállóságát négyszáz évig, de tán még százig sem. így magyarázható a feltűnő leletszegénység és a csekély iratállomány. A korezmek pedig azért kezeskednek, hogy az iszlám hódító hullám, amely Iránig húzódott, semmiképpen sem a VII. és a VIII. században, hanem a X. században, sőt a korai XI. században söpört végig az érintett területeken.

Arthur Koestler egy hosszú, az Encyclopaedia Britannica-bólvett idézettel azt is illusztrálta, mennyire lehet komolyan venni az arab történészek kijelentéseit.

„A korai arab történészek mindenki mástól abban különböznek, hogy műveiknek formája egyedi. Minden esemény egy szemtanú vagy kortárs szavaival íródik, akik egy lánc utolsó elbeszélői, és köztük is több tudósító van, akik közül az egyik az eredeti jelentést, tudósítást továbbadja utódjának. Ugyanazon tudósítást gyakran kettő vagy több különböző változatban adják vissza, amelyeket különböző tudósítóláncok közvetítenek. Gyakran egy eseményt vagy egy fontos részletet különböző változatokban mesélik el, különböző elbeszélések alapján, amelyeket az elbeszélőnek különféle közvetítőláncok adtak át. [...] Az elv mindig az, hogy amit az írónak az ő tudósítója elmesél, azt nem szabad kritikával illetni, azon egy szót sem szabad változtatni. Az író annyira szorosan tartja magát forrásainak betűihez, amennyire csak tudja, az utolsó író gyakran pontosan azokat a szavakat adja vissza, amelyeket az első elbeszélő használt. [...] így érthetők azok a rendkívüli nehézségek, amelyekkel a történésznek meg kell birkóznia a gyűjtők és hamisítók dzsungelében, hiszen rendkívül nehéz megtalálni az igazi, az eredeti forrást, amely nem egyszer rendkívüli módon lepusztult. Gyakran lehetetlen, hogy az epizódot, vagy a különböző viszonyok leírását egy meghatározott országban időben normálisan belőhessük. A datálás bizonytalansága egy egész évszázadra is vonatkozhat, olyan helyeken, ahol a szerző jelen időben tudósít, anélkül, hogy pontos utalás lenne arra, melyik forrásból idéz a messze múltból. [...] A legfontosabb arab tudósítók a kazárokról, akiket ebben a könyvben a leggyakrabban idézünk: Ibn Fadlan, al-Istakhri, Ibn Haukal és al-Masudi. Közülük viszont csak keveset lehet »első forrásnak« nevezni, tehát nehéz azt hinni, hogy Ibn Fadlan a saját tapasztalatát írja le. Például Ibn Haukal tudósítása, amely 977 körül íródott le, majdnem teljes egészében Istakhri beszámolóján nyugszik, amely 932-ből származik, igaz, az ő elbeszélése pedig a földrajzos el-Balkhi időközben megsemmisült munkáján alapul, amely 921 körül íródott”. [1512J

 És ez a jelenség nem csupán a kazárokkal kapcsolatban, de az egész arab kultúrkörben érvényes. 

Spanyolország — arabok és iszlám
Már utaltam arra, hogy az arab-iszlám kultúra nagy bizonyítékai a kérdéses időszakban egyszerűen hiányoznak. Sem a milliós város, Bagdad, sem a félmilliós város, Córdoba nem hagyott ránk releváns nyomokat. Az ásatások ráadásul a Közel-Keleten sokkal nehezebbek, mint Andalúziában, vagy máshol az Ibériai-félszigeten.

Spanyolországban a régészet arra törekszik, hogy a régi kultúra bizonyítékait napfényre hozza és konzerválja. Ezért javasolható egy frissebbnek tűnő segédeszköz, az Oxford Archaeological Guidekézbe vétele. [1513] Ebben a Mór Birodalom az első pompás periódusával „képviselteti” magát, éspedig sok bizonyítékkal.

 Fellapozzuk a 911 előtti komplett állományt, és ott a következő, állításainkat egyébként nem megdöntő tételt találjuk.
• Balaguer (az Ebrostól északra Lérida mellett): erődítmény, amelynek északi fala a négyszögű toronnyal együtt a késői IX. században „épülhetett”; [1514]
 • Córdoba (Andalúzia): a délnyugati városfal „gyaníthatóan” a IX. századból; [1515]
 • Córdoba: kis épületkomplexus a IX-X. századból; [1516]
 • Córdoba: az Omayyaden mecset egy része; [15x7]
 • Fontanarejo (Toledótól délre): korai berber település, kerámia a IX. századból; [1518]
 • Guardamar (keleti part): 944-ben elkészült mecset, amelyből származhatnak részek a IX. századból; [1519]
 • Huesca (a Pireneusok széle): arab erődítmények 875 körül datálva; [1520]
 • Madrid (központ): erődítményalapok 870 körül; [1521]
 •Mérida (Extremadura): erődítmény, építtetője valószínűleg II. Abd er-Rahman (822-852) [1522]
 • Monté Marínét (keleti part): berber település, a kerámia a VII. századtól a korai IX. századra mutat; [1523]
 • Olmos (Madrid és Toledo között): I. Mohamed alapítási legendája (852-86), ezt a kerámia alátámasztja. [1524]

A helyek kis száma meglepő. Az ember joggal várhatna több leletet abból a két évszázadból, amely 711 (a tenger átlépése Gibraltárnál) és 929 (a córdobai kalifátus alapítása) között telt el. Ebben az időben állítólag az arabok ellenállás híján majdnem egész Spanyolországot elfoglalták. Ebből az időből számos új, az arab-perzsa kultúrkörhöz igazodó maradványt remélnénk. Ám ismét csalódnunk kell.

Úgy tudjuk, a X. században háború tombol a keresztények és a muzulmánok között az egész országban. Egy olyan erődítményt, mint Toledo, többször meghódítanak, és többször elveszítenek a csatázó felek. III. Abd er-Rahman az első mértékadó ember, az ő kormányzási ideje alatt (912-961) szilárdul meg az Omayyaden uralkodói család regnálása. Ahogy a kalifa titulus kifejezi, egyesíti a világi és az egyházi hatalmat. Birodalmának határait kijjebb tolja, mint Andalúzia. Ha ő 939-ben a simancasi csatában súlyos csapást szenved, akkor az épp azt bizonyítja, hogy mekkora territóriumon parancsolt. Simancas ugyanis Salamanca és Valladolid között fekszik a Dourónál, ami azt mutatja, hogy az arab csapatok a messzi északon is megvetették a lábukat. Az pedig az Omayyaden állam erejét igazolja, hogy a X. század közepén van hatalma csúcspontján [1525], hiszen León keresztény királya 959-ben a trónját csak az Omayyadok segítségével erősítheti meg. Al-Mansur személyében 980-ban még egy utolsó, nagystílű hódító lép fel: felégeti Leónt, Barcelonát és Santiago de Compostelát, túljut még a Pireneusokon is. Előrenyomulásának csak 1002-ben bekövetkezett halála vet véget, azaz nem kell megerőszakolni a történelmet ahhoz, hogy belássuk: miért állhattak még a X. század végén is mór erődítmények északon.

Már ha álltak.
 Az uralkodó vélemény szerint Spanyolország keresztények általi visszahódítása - a hírneves rekonkviszta - már 722-ben, a covadongai győzelemmel révbe ért volna. [152.6] Ez a harcmező az északi part közelében fekszik Gijón és Santander között, és a spanyol keresztény ellenakcióknak csupán csúcspontjául szolgált, hiszen ők már azelőtt sikeresnek bizonyultak, hogy Martell Károly 732-ben megállította volna a szaracénokat Toursnál és Poitiersnél. Mégis, ugyanezen lexikon szerint még 400 évig tartott, míg legalább északot felszabadították: 1085-ben Toledót, 1118-ban Zaragozát.
 Ellentmondás ellentmondás hátán!
 Emlékeztetünk korábbi kétségeinkre. Ha csak kevés lelet van, akkor a kutató folyamatosan azon töri magát, hogy ezekkel „elfedje” az egész időszakot. Ilyenkor a tipológiai határok eltorzulhatnak: például a kerámiánál döntő évtizedeket torzítanak az idő síkjában. így relatíve könnyen magyarázható, miért lehet mégis felmutatni leleteket a fiktív időkből. A kérdés azonban továbbra is fennmarad: miért ily csodálatra méltóan kevés a lelet a határos évszázadok, tehát a VI. és a X. század között? Helyes besorolásnál a fiktív idők egyetlen tárgyat sem hagyhatnak maguk után, miközben az időhatároknál többnek kell felbukkannia. Am ennél a jobb elosztásnál is viszonylagosan szegényes marad a VI. és a X. század, ami egy nehéz, átmeneti időszaknál voltaképpen nem csodálható. Ne feledjük: Európában ekkoriban nem egy fékezhetetlenül virágzó kultúra az úr, hanem megannyi hatalmasság próbálja uralmát konszolidálni.
 így hát meg kell állapítanunk: az Ibériai-félszigeten kétszáz éves arab kultúrát feltételezünk, ugyanakkor ez a kultúra nyugtalanítóan kevés leletet hagyott maga után. Eltekintve a nehezen azonosítható córdobai mecset részeitől, e kultúrának egyáltalán nincs releváns nyoma, amely például igazolhatna egy szemléletet. A leletek semmiképpen sem koncentrálódnak Andalúziára, mint magországra, hanem eloszlanak egész Spanyolországban, ami nem csoda, hiszen az a X. században még mór volt. Ám a korai mórok látványos kultúrájából sem maradt ránk semmi. Még egyszer arra kell emlékeztetnünk, hogy Córdoba, mint fél-vagy egymilliós város egyetlen IX. századi cserepet sem hagyott hátra, s nem sokkal áll jobban Bagdad sem, a milliós város, amelyben állítólag Harun al-Rasid éjszakánként az utcákon osont végig. Córdoba leletanyag szempontjából olyan, mintha egy primitív náció lakta volna. Ugyanakkor a leírásokból egy civilizált metropolis tárul elénk: kikövezett és megvilágított utcák, számtalan fürdőház, gazdag könyvtárak. Persze, a nagy szellemi teljesítményeket ismerjük a korai iszlámból - ám pusztán idézetek formájában, későbbi mesegyűjtők és enciklopédisták tollából, akik a XII. és XIII. században éltek. Márpedig mindezek alapján élnünk kell a gyanúperrel: egészen a X. század kezdetéig az arab világ is fiktív.


A nyugati gát építészet
Nem csak arab bizonyítékok vannak a sötét időkre, találunk érdekességeket a nyugati gót és az asztúriai építészet kapcsán is. Jól kimutatható ugyanis, hogy a sötét korszakra datált maradványaiknak is más időkből kell származniuk. [152.7]

Míg a római építészet a legjobb kváderfalazatot szokta volt építeni - csodálatra méltó ebben a segoviai vízvezeték -, addig az utána nyomuló népek, mint például a nyugati gótok, csak famű-vességgel foglalkoztak. Minőségileg szegény terméskő falakat építettek, meglehet, olykor kiegészítették római kváderekkel. [152.8] Az 578-ban alapított királyi város, Reccopolis mindenesetre csak terméskő maradványokat hagyott hátra. [152.9] Az európai román stílusból tudjuk, hogy a sarkokon kváderekkel kiegészített terméskő metódusát csak a XI. század végén váltotta fel a tiszta kváderépítkezés. [1530]

Ugyanakkor az elfogadott teória szerint a germánoknak kb. 640-től kezdve egy csomó templomot kellett volna építeniük tiszta kvádertechnikával, és az összeset dongaboltozattal.


Ezekhez tartozik: 
 • San Juan de Baöos, Palencia tartomány, 
 652-ben vagy 661-ben avatták fel; • Sta. Comba de Bande, Nyugat-Spanyolország, késői VII. század; 
 • San Pedro de la Nave, El Campillo Zamoránál, 711-ig; 
 • Sta. María de Quintanilla de las Viöas, Burgos tartomány, 711, nem készült el.

Ezen épületek majdnem teljesen egyedül képviselik az európai építőművészet egy egész századát: „Ebből az elő-karolingi időből néhány kis kőtemplom maradt ránk a nyugati gót birodalom ibériai részében. Ehhez jön még néhány templom Írországban és Angliában, amelyek datálása csak azért fogadható el általában, mert hiányzik egy ezt cáfoló, használható alternatíva. Egyébként nehezen volna belátható, hogy az időpont-megjelölés reális.” [1531]

E virágzó épületeket egyébként senki sem származtatná a VII. századból, hogyha a San Juan de Baóos templomon nem lenne egy felirat, miszerint 652-ben vagy 661-ben Recceswinth nyugati gót király avatta fel. [1532] Bizony-bizony, e dilemma megfejtése legalábbis feladja a leckét.


Asztúria építőművészete
Létezik még egy spanyol építménycsoport az asztúr királyság területén, amely 718-910-ig épült. Itt látni egy terméskő falat a sarkokon megerősített kváderekkel. [1533] Ezt megkérdőjelezhető módon szívesen jelölik „nyugati gótnak”.

Idetartozik még:
 • Sta. Cristina de Leöa,
 • San Miguel de Liöo (Lillonak is nevezik) Oviedónál (palotatemplom),

 • Sta. Maria de Naranco Oviedónál, palotarész templombeépítéssel.
Ez a harmadik templom egyidejűleg „az egyetlen még megmaradt germán királyi csarnok”, és így az egyetlen „nyugati gót” [1534] emlék - ráadásul bizarr módon 135 évvel a nyugati gót királyi birodalom hanyatlása után építették. A felső szinten tufakő boltozattal, a gyámpillérek, párkányok és boltívek - mind remek technikai megoldások 842 táján.

Csakhogy az asztúriai birodalom letűntével, legalábbis úgy tűnik, a templomépítkezésnek is befellegzik. Mert a 910-es évtől az évezredfordulóig az Ibériai-félsziget - eltekintve egy mozarábikus* építménytől - architektónikusan meglehetősen szegényes. Ami bizony ismét csak fura következtetésekre ad okot. Elvégre a mindenütt felvirágzó román stílusú építészet terméskőből húzza fel a falat, a legegyszerűbb boltozatokkal, igen kicsi fesztávolsággal. Ez egyben azt is jelenti, hogy a XI. század elején a jóval korábban építkező nyugati gótok tudását meg sem közelítették - imigyen ránk hagytak egy elég rejtélyes összevisszaságot, amit táblázat formájában ekképp szemléltethetünk.

Idő Falépítmény
 1-360: római, kváder 360-600: terméskő
 600-711: nyugati gót, kváder 711-780: alig bizonyíthatóan 780-900: asztúriai terméskő és sarokkváder Kváder Boltozat
 igen igen
 nem nem
 igen mindegyik ívet nem nem

 részben 842-től 

*Mozarábikus: a mór uralom alatti keresztény spanyol. 

Idő Falépítmény
900-980: mozarábikus terméskő és sarokkváder
 980-1080: terméskő, sarokkváder
 1080 után: tulajdonképpeni kváderépítkezés


Kváder Boltozat
részben részben részben
 növekvő számban

 igen igen
A VII. századra tett nyugati gót templomok tehát afféle kőtestet öltött anakronizmusok: germánosan letisztogatott falak, boltozatok - még a germánbarát szerzők [1535] is megállapítják: ez bizony „kőépítkezés művészeti hagyomány nélkül, előzmény nélkül”, amelyben a germán elem „a falak rétegződésében, és a helyiségek boltozatában” jelenik csak meg. [1536] Ahhoz, hogy ezt a paradoxont megmagyarázzuk, a kőépítkezés antik tradícióját, és a késő antik művészet továbbélését kell megidézzük [1537], habár nem rekonstruálható egyetlen kapcsolat sem a IV és a VII. század között.

 Csak ha a kitalált évszázadokat kiszedjük, akkor kapunk egy elfogadható építészeti fejlődést az Ibériai-félszigeten: Idő Falépítmény Kváder Boltozat 1-360: római, kváder igen igen 360-614: terméskő nem nem 911-1080: terméskő, sarokkváder részben részben

 1080 után: tulajdonképpeni kváderépítkezés igen igen
E szemléletet ki kell egészítenünk azzal, hogy a nyugati gótok a legnagyobb vándorlókhoz tartoznak. A Fekete-tengertől elindulva 460-ban alapítják meg birodalmukat, amely Toledótól felöleli az Ibériai-félszigetet északnyugati része kivételével, de egy időben még egy déli, bizánci részt is. Ott maradnak az időugrásig (614—911), és aztán még néhány évig őrizgetik hatalmukat.

Ezzel az időkezdéssel megoldódik egy rejtély is, amely persze nem igazán volt rejtélynek tekinthető. Ez a boltívkonstrukció a Sta. Maria de Naranco-templomban, amelyben egyébként egy nagyon megkésett „nyugati gót” királyi csarnok van: „Milyen zseniálisak a díszítőpárkányok és a boltívek rajta, de ezek szellemes játékok maradnak, mert a boltívek alul medalionokban végződnek, nem pedig az oszlopfőkre fekszenek fel. Úgy tűnik, mintha lebegnének. - Milyen messze vannak ettől a súlyos román sztélék*?” [1538]

Ezt először is jól megfigyelték, ám a hamis időszámítás miatt olyan alaposan értették félre, amennyire csak lehetséges. Magától értetődik, hogy a masszív boltívek először a súlyos sztélékre épülnek. Csupán a statikai áttörést követően válhatnak a súlyos sztélék sztenderddé, s csak eztán kezdhetnek játszani az építőanyaggal, s tehetik látszólagosan lebegővé a súlyos boltíveket. A „nyugati gót” templom a „lebegésével” már mutatja - és a nem antik meredekségével is [1539] - a magas román stílus tendenciáit.


Byblos - közbülső állomás
Megmagyarázhatatlan lyukakat nemcsak az izlandiaknál, a bizánciaknál, a frankoknál vagy a szaracénoknál fedezünk fel. Kelet felé is ürességek tátongnak. Az első kikötőhely, amelyet a keleti kontaktus végett létesítettek, Byblos volt. Amilyen fontos volt történelmi szempontból e hely, olyan kevés nyomot hagytak itt is maguk után a sötét évszázadok. Gunnar Heinsohn az antikokkal kapcsolatos munkája során arra bukkant, hogy ennek a híres, Bejrúttól északra fekvő levantei városnak a romjaiban ugyan huszonegy ásatási réteget fedeztek fel, ám éppen a 637-1098 közötti időben nem mutat arra semmi jel, hogy Byblos dombján település állott volna. [1540] Ezek szerint a keresztes lovagok elhagyott szellemvárosokat támadtak meg? Korántsem. Heinsohn szerint a muzulmánok a bizánci Byblost nem szétrombolták, hanem oda csak egy - jelöljük így - „perzsa” garnizont helyeztek. Néhány generációval később ezt söpörték el a keresztesek, akik aztán latin püspököket küldtek oda.


*Sztéle/sztélék (gör.): oszlop, pillér.
Az örmény rejtély
Örményország is korán került a kétoldali, hatalmas arab támadási hullám frontvonalába. Nyugaton a francia Loire-ig (csaták Toursnál és Poitiersnél), keleten az Indus folyóig értek el az arab csapatok. A VII. században Örményország felőrlődött a bizánciak, a perzsák és az arabok között, s végül a kalifák kerültek ki győztesen az itteni háborúskodásból. Ezen arab fennhatóság alatt alapították 885-ben a bagratidák nemzeti királyságát, amely 1080-ig állt fenn.

Örményország aranykorszakában híresült el Movses Chorenatzi, a legjelentősebb honi történetíró. Kutatókollégámat, Gunnar Heinsohnt megérintette az őt övező titok, amikor az Örmény Tudományos Akadémián előadást tartott. [1541] Merthogy még mindig vitatkoznak Chorenatzi tevékenységének idejéről. Maga Movses az V századba datálta magát, ami a műve alapján megfelelőnek tetszik - hiszen az antikok és a késő antikok legjobb ismerője. Azonkívül csak 440-ig írja le az eseményeket, amelyeket pedig nem élt át személyesen, azokhoz az V században, vagy azelőtt keletkezett forrásokból merít.

Országának későbbi történetírói viszont egy ideig mintha nem is tudnának róla. Habár Movses rangját sohasem vitatták, először csak 440 évvel a halála után idézi őt Johann Catholicos (850-931). Minden más történetíró csak ezután kezd Chorenatzra hivatkozni. Mivel elképzelhetetlennek tűnik, hogy műveit évszázadokig figyelmen kívül hagyták, a jelenben élő történészek csak úgy tudják feloldani e súlyos ellentmondást, hogy életidejét a VIII. századra teszik. Például lelnek utalásokat arra, hogy az ő örmény történelme 700-ból származik. [1542] így a közvetlen kapcsolat az őt idéző utóvilággal tűrhetően bizonyítható - volna. Hanem felmerül a kérdés: vajon Chorenatzi maga miért datálta tudatosan hamisan a saját életét, s mivégre fejezte be 300 évvel saját kora előtt a história megírását, s találta lényegtelennek az inkriminált három évszázadot?

Ma még mind a két oldalnak vannak képviselői. Heinsohn meg tudta magyarázni az esetet - az 1991 óta képviselt tézisem tudatában. A mai armeniológusok a „Krisztus utáni” kronológiánkkal számolnak, és erre az időtengelyre helyezik Chorenatzi kollégáit. Chorenatzi maga egy Sándor utáni időmeghatározást használt, azt tudta, hogy kb. 750 évvel a görög hadvezér után élt. Amikor ezt a korszakot összekötötték a keresztény időszámítással, akkor már magában foglalta a kitalált évszázadokat is. így Chorenatzit kényszerűen választották el saját korától több évszázaddal, így ugyanis első követője a „dark ages”-ben születhetett. Ám ha levonjuk a fiktív időt, akkor Johann Catholicos születési dátuma már nem 850-re, hanem a valóságban Kr. u. 553-ra esik.

Mindebből látható, hogy a három kitalált évszázaddal kapcsolatos felvetések mindenütt problémákat hoznak felszínre, amelyeket terhesként és kellemetlenként egyszerűen félresöpörtek. Mivel az örmények problémáját és kapcsolódó érvrendszerét a teória felállításánál még egyáltalán nem ismertem, megpróbáltam egy átfogó magyarázatot találni esetükre is.

Arra jöttem rá, hogy Örményország történelme még nagyobb időcsalást hordoz. Ez az ország, amely már a Római Birodalom előtt megtalálta a keresztény államegyházat, az V század végére kupolákat épített, például a tekori bazilika fölé is. Akkor képezték ki a keresztkupolájú templom típusát, amelynek egyik szép emléke az Etschmiadsin katedrális, „az egyik legrégebbi a keresztény világban”. Kezdetben ezt még csak fakupolával fedték le. [1543] Nagyjából Kr. u. 550-től indul egy nagyszabású, százötven évig tartó egyházi építkezési roham, amelynek keretében egyre-más- ra nőnek ki a földből a keresztkupolás templomok.

Ezt a templomtípust vette át Konstantinápoly - igaz, az eddigi felfogás szerint csak sokkal később: „Bizáncban a keresztkupola típus később fejlődött ki (a IX-X. századdal kezdődően), és minden okunk megvan feltételezni, hogy ez a keresztkupola-tí- pus Bizáncban egyenesen Örményországból származik.” [1544] Ez megint csak súlyos kérdéseket vet fel: a bizánciak az örmények szomszédjaként miért csak a X. században lesnek el egy olyan templomépítési mechanizmust, amelyet a határ másik oldalán négyszáz évvel korábban feltaláltak, de már kétszáz éve abba is hagyták alkalmazását?

Figyelembe kell venni, hogy az itt tátongó űr nagysága nem teljesen azonos az egyébként teljesen jól kivehető intervallummal 614 és 911 között. Ez azt jelentheti, hogy a Sándor-kor, a Szeleukida-kor* , az arab hedzsra számítás**, a bizánci világ-idő- számítás és a keresztény időszámítás között egy speciális eltolódás fedezhető fel, ami hozzávetőlegesen hetven évre rúg. Jóllehet itt azt illik megjegyezni, hogy az örmény templomok építési dátumait elég gyakran vitatják, amit a Brockhaus Enciklopédiaa maga szűk áttekintésében ki is emel. [1545]


Zűrzavar Indiában
Az indiai történelemírásban nem igazán lehet találni egy „precíz”, megdönthető 297 éves űrt. A probléma ennél ugyanis sokkal nagyobb: döbbenetes, micsoda ellentmondás feszül az egyes kronológiák között. [1546] Már azzal átláthatatlan dzsungelbe tévedünk, ha megkérdezzük az indológusokat arról: mikor is adta fel a testét Buddha. Egyedül Tibetben 17 dátumot vágnak rá erre, még a Kr. e. III. évezredbe is belesodor némelyik. Néhány házzal odébb, a japán buddhológusok viszont kötik az ebet a karóhoz: a nevezetes esemény a Kr. e. 544. esztendőben történt, amelyet a déli buddhizmus ceyloni számításaiból vezettek le, s mi tagadás, a buddhista világ nagy részén hosszú ideig ezzel nem is vitatkoztak.

Vagyis igen ingatag alapon nyugszik az indiai történelem. Asoka Maurja császár alapította az első indiai nagybirodalmat, amely az indiai déli csücsök kivételével majdnem egybeesik a mai Pakisztán, India és Banglades területével, ő átvette a buddhista hitet és misszionáriusokkal terjesztette, előkészítve ezzel a buddhizmus világvallássá válását. Asoka koronázásának dátuma, bár nem annyira ingadozik, mint a Buddhával kapcsolatos dátumok, de csak „egy kis bizonyossággal” helyezik Kr. e. 268-ra.



*Seleukos: több szíriai király neve. I. Seleukos Niketos (Kr. e. 357) uralkodására utalva Kr. e. 312-ben kezdődik a Szeleukidák korszaka. Utódai Kr. e. 64-ig uralkodtak.

** Hedzsra vagy hidzsra (arab): am. kivándorlás, különösen Mohamed próféta kivándorlása Mekkából Medinába. Omar kalifa kapcsolta az eseményhez a muzulmán időszámítást a hedzsra utáni 17. évben.



Régi tudósítások szerint Buddha nirvánája és Asoka koronázása között 218 év van. Sajnos itt két bizonytalan dátum van összekötve egy nyújtható kötéllel, míg más indiai tudósítások csak 100 évet hagynak a két esemény között. így nem lehet csodálkozni, hogy maguk a legalábbis komolyan vett datálások Buddha nirvánájával kapcsolatban 250 évet ölelnek fel: Kr. e. 544, 486, 480, 453, 368, 348, 328 vagy 290 [1547]; a japán kutatók eközben a Kr. e. 386 és 365 közötti éveket vallatják.

Magyarán, Indiában is elég szép kalamajkát találunk, ami arrafelé is azért jön létre, mert különböző időszámításokat próbálnak reménytelenül összhangba hozni. Azonkívül az is világos, hogy az ország kultúrája aligha tekinthető klasszikusan ősinek, elvégre már Kr. e. 500-ig is teljes káosz uralkodik.


Az indonéz megerősítés
Egy kicsit keletebbre kell csak haladjunk, hogy legalább valami megvilágosodjék a dzsungelben. Claus Dieter Rade Jáván csodálatos módon ugyanarra a problémára bukkant, amely minket 12 000 km-rel nyugatra foglalkoztatott. [1548] A bájos sziget a történészek számára kettéosztott ország. Kelet-Jáván a követhető történelem csak Kr. u. 927-ben kezdődik, Nyugat-és KÖzép-Já- ván ugyanakkor egészen másképp alakult minden: itt már 640-től lehet nyomon követni a történelmet, de minő döbbenet: csak Kr. u. 927-ig. Ekkor az összes helyi krónika elhallgat 295 évre, hogy csak 1222-től, folyamatosan, és Kelet-Jávával lépést tartva, egészen a jelenig szője a szálakat.

Miképpen magyarázható ez a különös jelenség, ez az összevisszaság? Rade szerint a dátumokat tartalmazó kőfeliratokat származásuk szerint két különböző időbe sorolhatjuk be: keleten az indiai Shaka-érába, amely valószínűleg Kr. u. 78-ban kezdődik, Nyugat-és Közép-Jáván ezzel szemben II. Chandra Guptas kormányzásának megkezdődésével, amely Kr. u. 375-ben kezdődik - ez egyébként 297 év különbség. A szinkronizáció szerint bizonyos idők ezeken a területeken szétváltak vagy összeértek.

Rade értelemszerűen szinkronizálni tudja Kelet-, Közép-és Nyugat-Jáva históriáját: ahol is csak Kr. u. 927 után válik ki a történelem a történelemtelen sötétségből. Ezzel ő a hasztalan keresgélő régészetnek is segít, sőt, afféle „mellékeffektusként” megvilágítja Indonézia leghíresebb építményének, a Borobodumak a rejtélyét is. Ezt a világhírű buddhista templomot csak a XIX. században ásták ki a földből, és akkor azt gondolták, hogy a Kr. u. IX. században épült. Sokáig nem tudták megérteni, miért nem rombolták szét ezt az építményt a polgárháborúkban, a kínai vagy az iszlám invázióknál. Csak akkor lesz világos a rejtély, ha abból indulunk ki, hogy építése után, a XIII. században kellett először megvédeni a benyomuló muzulmánoktól, és csak ezt követően kellett létezését titkossá tenni.


Kína - és egy összefoglalás
Kíváncsiak lehetünk arra, hogy eme kronológiatisztítás ürügyén miféle leletek és miféle felfedezések várhatóak még. Pluszban megoldatlan a Kínát érintő kérdéskomplexum. Ez a „középország” a mi régi világunk keleti leágazását képezi, amely „tulajdonképpen” egyesít is. Kínában éppen a kitalált időszakban (614—911) és majdnem ugyanebben az időszakban - 618-tól 907-ig - a Tang-dinasztia uralkodik, mely időszak az ország történelmének egyik legfényesebb korszaka. Létezése megkérdőjelezhetetlen, írásos és régészeti emlékekkel egyaránt alátámasztható - de vajon ellentmond-e az általunk hangoztattaknak? [1549]

A középső birodalom - szinte a neve is mutatja - hosszú időn keresztül alig tartott kapcsolatot a külfölddel, és amikor, relatíve későn, kinyitotta kapuit a Távol-Kelet felé, akkor is csak egy szűk rést hagyott. Erről az oldalról szinte semmi nem jutott el oda, kivéve néhány bizánci érmét a késő antik korból, amelyek valahogyan megtalálták az utat kelet felé; valamint egy krónikabejegyzést, hogy 751 -ben egy döntő ütközet volt kelet és nyugat között. E katonai találkozás eléggé a ködbe vész: az ütközet Talasnál zajlott, Alma-Ata közelében, belekeverték a kínai segédnépeket, egy koreai tábornokot és az arab segédnépeket is. A színhely az egyik hatalmi központtól 2000, a másiktól 4000 kilométerre fekszik, amiből nehéz bármit is kikövetkeztetni, különösen úgy, hogy csak az egyik oldal tudósítását ismerjük, a kínai évkönyvekben leírtakat egyelőre nem ellenőrizhetjük, azaz jobb híján csak marad a hit: talán így volt.

Csak a késői középkorban lesznek a hidak nyugat és kelet között erősebbek, de még a franciskánus misszió is olyan vállalkozásnak bizonyult, amelynek nyomai mindkét oldalon eltűntek, vagy eltörölték őket. Giovanni de Monte-Corvino 1291-ben hajózott Kínába, és 1307-ben Peking püspökének nevezték ki. 1328-as halála után Kínában eltűnt az összes, a római kereszténységet bizonyító nyom, mint ahogy Rómában sem tudtak semmit erről az V Kelemen pápa idején tevékeny püspökről, olyannyira, hogy a XVI. században Kínában megjelenő jezsuita misszionáriusok úgy gondolták, ők az elsők, akik a szent hit terjesztésére ide érkeztek. [1550]

A kínaiak ráadásul még véletlenül sem voltak olyan nagy kro-nológusok, ahogy azt oly nagy előszeretettel állítják róluk: a naptárukkal éppenséggel nem foglalkoztak kínos pontossággal. Kétszer kellett külföldi szakembereknek - a mongol uralom alatt 1280-ban és a jezsuita misszió idején 1600 körül - belenyúlniuk, hogy az összevissza kalendáriumot pontosítsák. így erősen feltételezhető, hogy az a naptár, amely ma előttünk hever, alapos felülvizsgálásra szorul. Már csak azért is, mert egy olyan alapos könyvben, mint amilyen Jacques Gemet-é, néhány újítás kétszer szerepel a nagy időszakaszokban: 31 és 554 vízierő bevetése fújtatónak a kohókban,
 349, 751 és 1221 tanulmányok a gnómónról, azaz az árnyék-vetőről,
 723 és 1088 hidraulikus óra gátlószerkezettel,
 783 és 1168 lapátkerék-meghajtású hadihajók,
 970 és 1313 a longitudinális és a rotációs mozgás felcserélése, először megépítik, aztán leírják. [1551]

Talán a korrektorok még egyszer nekifeszülnek a munkának... Addig azonban kiderülhet, hogy bizonyos dinasztiák egyidejűleg álltak fenn, bár egymás után kormányoztak. Valószínűtlen, hogy a Tang-idő ugyanúgy eltűnhet, mint a Karoling-idő, a gazdag archeológiái leletekkel kapcsolatban mindazonáltal születtek javallatok, amelyeket nem lehet egyszerűen elhallgatni, mint ahogyan ezt Topper tette. [1552] A híres Tang-figurák egy széles archeológiái komplexushoz kapcsolódnak, ezt sírfeliratok erősítik meg [1553] - amelyek szintén nem hagyhatók figyelmen kívül.

Izlandtól Kínáig, az északi Atlantikumtól a trópusi Csendes-óce- ánig, Jáváig tett sétánk összefoglalásaként megállapíthatjuk: a kora középkorban mindenütt felbukkannak megoldatlan rejtélyek, régészeti ellentmondások, kronológiai zűrzavarok. Ezekre a különös jelenségekre a 300 kitalált évről alkotott tézis kínál frappáns megoldást, ami duplán értékes, mert ezen problémák közül néhány csak e tézissel világosodik meg.

Türelmes vizsgálat után levonható a konzekvencia: a kérdéses időszakban egy üres zóna vonult a régi világon keresztül, amelyet sokáig nem vettek észre, s még kevésbé magyarázták meg.

 Egy biztos: még égetőbbek azok a kérdések, hogy kicsoda, hol, mit, mikor, miként és miért követte el. A korszakkitalálás előjelei

Az hovatovább körvonalazódni látszik, hogy Európa „adta a ritmust”. Errefelé ugyanis a keleti és a nyugati keresztények a zsidókhoz hasonlóan - noha eltérő módozatokkal - megkísérelték a teremtéstől induló, folyamatos világtörténelem felvázolását; itt volt a legnagyobb szükség Isten és a világ lehető legszorosabb összekapcsolására. Az arab világ ugyan a hedzsrára hivatkozott, de évszázadokon át nem gondolt arra, hogy a Mohamed előtti teljes korszakot egy szoros, időhöz kötött rendszerbe helyezze. Még ma sem létezik a „hedzsra előtti” időpont-megjelölés. Más népek egyébként is jóval kevésbé figyeltek dátumrendszerükre, amelynek gyengeségei csak akkor váltak nyilvánvalóvá, amikor az európaiak erre ráhúzták a keresztény időszámítást.

Bárki akar is változtatni a korszakolás megszokott módján - akár jó, akár rossz szándékkal természetesen mindezt „zárt ajtók” mögött, a nagyközönség kizárásával teszi, ellenkező esetben kitudódna a manipuláció, s az egész egy fabatkát sem érne, vagy ha úgy tetszik: minden maradna a régiben. Ha valaki például egyszeriben azt állítaná, hogy ma már nem Kr. u. 2002-ben élünk, hanem Kr. u. 1705-ben, legalábbis le kellene izzadnia magáról a gatyát, hogy a környező világot meggyőzze az új számításról (ha egyáltalán meg tudja...). Hacsak nem változtatja meg egyidejűleg a vonatkoztatási alapot is. Aki például szuverén módon kijelenti, hogy ő már nem a Diocletianus-korszak 419. évében él, hanem Kr. u. 999-ben, az jóval kevesebb ellenállásba ütközik, mintha 297 évvel forgatta volna előre az idő kerekét az egyik korszakból a másikba való átmenet során.

Ezért azt az egyszerű kérdést tesszük fel, hogy mikor is vezették be valójában Európa lényeges naptárait. A legtermészetesebb módon tudni kellene arról, hogy mikor állapítottak meg és vezettek be olyan egzakt dolgokat, mint egy új naptári rendszer, azt miképpen egyeztették más naptárakkal, és mikortól használták. A három mérvadó európai időszámítás esetében azonban nem adható világos válasz az itt megfogalmazott kérdésekre. [1554]

A toronyóra mára egyenesen a szimbóluma annak a majdnem irracionális európai szükségletnek, amely a lehető legtöbb racionalitásra vágyik. Ami csak mérhető, azt meg is kell mérni; ehhez egyre finomabb mércéket kalibrálnak, egyre precízebb eszközöket terveznek. Rögeszméről van szó, amikor például a sífutás 50 kilométeres versenyét századmásodpercre mérik, jóllehet a verseny körülményei az órák során jelentősen megváltoznak: más havon fut a viadal elején, netán közepén induló résztvevő, s máson az, aki az utolsók között rajtol; különösen, ha közben elkezd esni a hó, vagy feltámad a szél. Ha nem lenne ez a mániánk, nevetnénk azon is, hogy az átlagember olyan karórát hord, amely egy központi rádióadóból irányítva másodperc-pontossággal (ha nem még precízebb alapon) működik.


Időszámítás „Krisztus születése után”

Már beszéltünk arról, hogy újabban az időszámítás ma is alkalmazott verziójának szülőatyjaként Furius Philocalust tartják számon, aki 354-ben vezette be azt először. Ezt követően 525-ben Dionysius Exiguus vonatkoztatta húsvéti tábláit Krisztus születésére. Egyik komputista sem teremtett azonban ezzel iskolát. Az angol bencés és komputista Beda Venerabilisre (672 k.—735. V 26.) maradt, hogy ezt a keltezési módot az "Angol nép egyháztörténete” című művében mintegy tucatszor használja - nagyjából így terjedt el azóta a keresztény időszámítás. Elvégre Bedához igazodtak a Karoling-krónikások és -jegyzők úgy, hogy a VIII. és IX. századi oklevelekben gyakorta bukkanunk „Kr. u.”-i dátumokra. AX. század elején átmenetileg alábbhagyott ez a lendület, hogy majd az ezredfordulóra és főként utána egész Európában elterjedjék az új naptár. Ennyit ér az uralkodó tudás.

Beda mindenesetre nagy jót cselekedett, tán túlzottan nagyot is, mert máris pont úgy beszél, mint ahogy mi is tesszük: Krisztus születése előtti eseményekről szól, így Caesar britanniai partraszállását az „Úr emberré válása előtti 60. évre” teszi. [1555] Az isteni születés időpontját tehát nem úgy tekintette, mint az üdvtörténeti kor elementáris kiindulópontját, hanem csak mint a le-pergő időn belüli „sarokkövet”, amelyhez viszonyítva előre-és visszafelé lehet számolni. Ez a „visszaszámlálás” csak 1070 körül bukkan fel először Marianus Scottus krónikájában, [1556] amiért is Bedát mint korát megelőző személyt dicsérik.

Ebből arra következtethetnénk, hogy Beda Venerabilisben egy korát megelőző alakot lássunk. Ezt az elsőre elhamarkodottnak tűnő következtetést néhány további észrevétel is alátámaszthatja.


A tisztítótűzről
Tisztítótűz és pokol - a képzelet által gazdagon kiszínezett két világ, melyekről szívesen lemondanánk. [1557] Léteztek keresztény korok, amelyek egészen jól megvoltak a senyvedés említett helyszínei nélkül. Teológusok és középkorkutatók ismerik e fogalmak fejlődését, mily értelemmel és értelmetlenségekkel terheltek, és miként dolgozták be őket a katolikus kánonba. Hans-Ulrich Niemitz korán felhívta a figyelmet Le Gofíra, valamint arra a körülményre, hogy a tisztítótűzhöz kapcsolt elmélet gyanúsan hosszú ideig letargiában szenvedett: „Nagy Gergely [604] és a XII. század közt eltelt öt évszázadban a purgatóriummal kapcsolatos szempontok alig fejlődtek tovább. [...] Az említett öt évszázad hosszú periódus, mely alatt a túlvilágról való gondolkodás szemmel láthatóan stagnál.” [1558]

A tisztítótűz, melynek létezését a II. lyoni zsinat fogalmazta meg 1274-ben és a tridenti zsinat dogmatizálta 1563-ban, négy sokkal régebbi atyával büszkélkedhet: Alexandriai Kelemen (215) és Origenész (254), az „igazi atya”, Ágoston (430) és Nagy Gergely (f604). [1559] Ezek az atyák azonban ignispurgatorius-ról,megtisztító tűzről beszéltek, nem pedig egy reális, lokalizálható helyről, amely - akár a menny vagy a pokol - a túlvilágon vár az emberre. A hely nélkül lobogó tűz csak akkor alakult át a tisztítótűzzé mint valós intézménnyé - purgatóriummá „midőn 1150 és 1250 között a nyugati kereszténység hitében megszilárdult a tisztítótűz valósága”. [1560] A németben (és a magyarban) mindkét fogalmat azonosan fordítjuk, különbségeik elmosódnak.

Le Goff nézőpontja kialakításánál két körülményt hagyott figyelmen kívül. Egyfelől már Nagy Gergely szeme előtt is egy konkrét hely lebegett, nevezetesen a római thermák, amelyek a maguk hideg-meleg vizes váltakozásával bizonyára megfelelőknek tűntek. [1561] Ebből és sok más, még helytállóbb okból kellett ezt az írást - a  dialogoi-t  Gergelytől elvitatni, és egy Pseudo-Gregoriusnak tulajdonítani, aki F. Clark véleménye szerint 680-ban, [1562] saját véleményem szerint csak a XII. században írt.

Le Goff ráadásul figyelmen kívül hagyta Beda vonatkozó elgondolásait, melyeket Carozzi viszont egyáltalán nem szándékozott nélkülözni: „Meglehet egyesek szerint ez a fogalom (a »purgatórium« (szó szerint »megtisztulás«) mint a lelkek helye az élet és az örökkévalóság között) csak a XII. században tűnt fel, csakhogy Beda Venerabilis (f735) már a VIII. század első harmadában felállította a reá vonatkozó elméletet.” [1563] Kérdés: Beda valóban ekkoriban alkotott?


Beda, az anakronisztikus
Egészen más területről származik Beda észrevétele a habarcs keverési arányaira vonatkozóan. Mivel „az angolok csak az utóbbi időben építették nagy templomaikat kőből, azt is tudni akarta, hogy miként készítették valójában a régiek a habarcsot”. [1564] Végül aztán az ifjabb Pliniusnál bukkant rá, minket azonban az a körülmény érdekel, hogy az angolok csak az „utóbbi időben” építenek „nagy” kőtemplomokat. Építészettörténeti szempontból ez az időpont semmiképpen sem eshet 1050 előttre.

Beda 703-ban egyéni visszaszámítást alkalmazott Krisztus születésére és a teremtésre vonatkozóan, ami teljes mértékben ellentétben állt a kortárs - Ter(emtés). u. 5200. - számítással, ő ugyanis a Tér. u. 3952. március 18-a mellett döntött. [1565] Az őt követő komputisták ekképp ugyan átvették volna tőle a keresztény időszámítást, azonban Krisztus beledatálása nélkül. Mivel „szentnek és (1899 óta) egyháztanítónak” sorolják be Bedát - ez a Brockhausszerint igazán kései hivatás -, „Krónikája” referenciájával kívánunk szolgálni, bármikor is íródott az. Már csak azért is, mert még Szent Jeromosnál is pontosabb szünkronopszissal szolgál:
 „A 3952. »világév«. Augustus császár uralkodásának 42. évében, Kleopátra és Antonius halála utáni 27. évben, amikor Egyiptomot is provinciává tették, a 193. olimpia 3. évében, ab Urbe condita a 752. évben, vagyis abban az évben, amelyben Jézus Krisztus, az Isten Fia, mivel a császár Isten utasítása szerint a földkerekségen élő valamennyi nép zavargásait egészen szilárd és őszinte békében megszilárdította, a 6. világkorszakot (sextam mundi aetatem) eljövetelével megszentelte.” [1566]

Egyháztörténetében feltűnő, hogy nem mindig alkalmazza a klasszikus római naptári megjelöléseket, melyet nálunk még a második millennium idején is használtak. Aki egyszer megtanulta ezt a komplikált módszert, hogy a hónapon belül visszafelé számol, és eközben kalendákhoz, nonákhoz és idusokhoz igazodik - amelyeket persze nem azonosan jelölnek meg az egyes hónapokban az már többé nem fogja a rómaiakat a józan ráció képviselőinek tekinteni. Beda ezért is használja a sokkal egyszerűbb számolást, ahogy ma ismerjük, amikor például a hónap harmadik napjáról beszél. [1567]

A „nullam ” szót szintén ugyanúgy alkalmazza, mint ahogy mi a nullánkat használjuk: nem csak mint a helyi érték jelzőjét, hanem valódi számként, sajátosan rá jellemző számolási szabályokkal. Robert R. Newton már 1972-ben észrevette ezt, amire a középkort kutató tudósok Amo Borst személyében csak 1998-ban reagáltak [1568], kiemelvén, hogy ez egyáltalán nem az indiai, majd pedig az arab nullát jelenti, amely - mint tudjuk - 1100 körül vagy a XII. század elején jutott el Európába, hanem késő antik használatot tükröz.

Ám éppen Borst keveredik ellentmondásba Beda egy jóval későbbi feltételezésével. A nagy középkortudós csodálkozik: anno 1040-ben a Hold átlagoskörpályáját ugyan néhány másodperc pontossággal meg tudták határozni, Sánta Hermann azonban nem vette észre, hogy ez csak közelítő, nem pedig konstans érték. „Mert a latin Nyugat még mindig nem rendelkezett olyan eszközzel, hogy a Hold körpályán megtett mozgását pontosan megmérjék és ingadozásait meghatározzák.” [1569] így igen érdekes, hogy Beda viszont már 300 évvel korábban tudott arról, hogy a Hold pályáját szabálytalanul futja végig, és ezért a 29 nap, 12 óra és 44 perc csak átlagban számít egy körbefutás idejének.

Olaf Pedersen - minthogy Beda az állítólag a korai VIII. századból származó műveiben kivétel nélkül progresszív - ezzel kapcsolatban arra a véleményre jut, hogy „egyetlen összehasonlítható értékű tudományos mű sem jelent meg a latinul alkotó világban a XIII. század kezdete előtt”. [1570] Ráadásul még Borst is megállapítja, hogy a „Karoling-lendület lanyhulni” kezdett. [1571] Mert Viennei Adó után, aki 850 és 860 között Bedát veszi támpontul, veszélyesen széttöredezik a Bedáról való tudás. így 865 körül „programjának hagiográfiai* része is inkább megszakad, mint lezárul. Hasonló fáradtság hódított teret a komputisz-tikában és a krónikaírásban is.” [1572]

Igen csekéllyé vált annak esélye, hogy Beda a korai középkorban maradhasson. Jelentős írásai inkább a XII. századba tartozhatnának, úgyhogy ideje lenne bevezetni a Pseudo-Beda fogalmat. Máris hiábavaló azonban ez a megjelölés, hisz ismerünk olyan írásokat, melyek a neve alatt keringtek, és pl. Borst az 1100 előtti időre helyezi őket. [1573] Mindent összevetve Beda nem lehetett a keresztény időszámítás népszerűsítője.

Még aki tűzbe tenné a kezét Bedáért és az általa adott időpont-megjelölésekért, annak is el kell ismernie, hogy ezzel nem nyertünk volna sokat, mert a „Kr. u.”-szerű dátumok használata erősen visszaesik a Karoling-kor után, mint ahogy maga az egész Karoling-reneszánsz is. Teljességgel nyitott kérdés, hogy miért csak 1000 után kerekedett felül végleg ennek a módszernek a használata.


Teremtéskorszakok

Más, korabeli időszámítási rendszereknél is hasonló kísérőjelenségekbe ütközünk. Ugyanígy változtatta meg korszakszámítását Európa második, még hatalmasabb császári háza, éppen a „sötét évszázadokban”. Miután fővárosukat áthelyezték a Tiberistől a Boszporuszhoz, várható volt, hogy előbb vagy utóbb valakinek a fejében megszületik a gondolat: ne Róma Kr. e. 753-as alapításához képest számolják az éveket. Ez az amúgy sem ősrégi eljárás Varro találmánya volt, aki Augustus könyvtárosaként csak Caesar naptárreformja után vezette ezt be. Róma alapításán és az arra való hivatkozáson Bizánc úgy tudott a leginkább túllépni, hogy a lehető legmesszebb visszament az időben - mindjárt egészen a világ teremtéséig.


*Hagiográfia (gör.): a szentek életének leírása 

Bizánci alternatívák
Eljárásuk során számunkra ismerős jelenségek tűntek fel. Az alexandriai világkorszak-számítást Panodórosz majd Anianosz már Kr. u. 412 előtt kitalálta. A Bibliából vezették le ama meggyőződésüket, hogy a világ teremtése kereken 5900 évre nyúlik vissza, s új indulási dátumként - saját mércénkre átszámítva - a Kr. e. 5493. március 25-ét választották. Panodórosz kortársait ez nem foglalkoztatta tovább, az alexandriai világkorszakolást csak a VII. századtól használják intenzívebben a bizánci történetírók. Ennek az Altmeister Ginzeltől származó információnak megvannak a maga gyengeségei, [1574] hisz nem ismerünk egy bizánci történetírót sem a VII. és VIII. századból. Úgy tűnik, 610 körül szerénnyé váltak a császárok: lemondanak udvari történetírójukról és ezzel hírnevükről, jóllehet Justinianus császár (527-565) Prokopiosszal meggyőző példát szolgáltatott. Átfogó történetírásokra sem volt már szükség, úgyhogy az ilyen irányú tradíció egy vagy két gyenge kivételtől eltekintve csak a X. században éled fel ismét. A bizánci trónon megjelenő eme különös alázat a fantomkorszak feltételezésével válik igazán érthetővé: az üres korszakokat csak visszamenőleg töltötték meg eseményekkel.

A büszke Bizánc nem elégedett meg egyetlen időszámítási módszerrel, hanem szert tett egy speciális bizánci korszakra is. Igaz, ennek két verziója ismert. A  protobizánci világkorszak a Kr. e. 5508. március 21-et használta kiindulási pontként. [1575] Ezt gyorsan leváltotta a bizánci világkorszak, melynek startpontja Kr. e. 5509. szeptember 1-je, ami 16 évvel nyúl messzebbre, mint az alexandriai világkorszak. Ginzel szerint először Kr. u. 691-ben használták, szemmel láthatólag mégis kevés lelkesedést váltott ki: „A bizánci korszakolás egyébként nem tört át azonnal a gyakorlatba, mivel szülőföldjén egészen a X. századig még az alexandriai is előfordul. A VII. század után és a VIII. század folyamán terjedt el Keleten, a császárok és a magánszemélyek eszerint dátumozzák az általuk kibocsátott iratokat, okirataikat.” [1576]

így tehát VII., VIII. és IX. századi használata szintén alig kimutatható. Csak a X. század folyamán szerez elsőbbséget a valamivel rövidebb alternatív számítással szemben, és marad aztán használatban Bizánc hanyatlásáig. Mindamellett annak a véleménynek is van képviselője, hogy Bizáncban „a IX. századtól fogva már csak a világ teremtésétől számított korszakot használták”. [1577]

Bizáncban tehát ugyanaz a jelenség mutatkozik, mint Nyugaton: a korszakmeghatározás új vonatkozási pontját definiálják, de először alig vagy egyáltalán nem használják; tényleges érvényre jutásának időpontja nehezen meghatározható. Súlyosbító tényező: noha a római-bizánci császárok sora folyamatos Augustustól XII. Konstantinig, és Kr. u. 30-tól (vagy 27-től) 1453-ig ér, az időszámítás már nem folyamatos, hanem rögtön háromszor is átállítják, és ezek az átállítások éppen a sötét korszakokba esnek. Nyugathoz hasonlóan netán itt is kendőzni akartak valamit?


A zsidó időszámítás
Még egy időszámítás marad, ami talán lendíthet problémánk megoldásán. A zsidó tudományosság a Genezis könyvének megfogalmazása óta rendületlenül folytatta a történetírást, mindig megmaradva az írásbeliségnél. így véltük legalábbis tudni - valójában azonban ellentétes jelenséggel találkozunk a korai középkorban. Miután a babiloni Talmud a VI. században elnyerte végső redakcióját, semmiféle a műre vonatkozó termékeny párbeszéd nem indult meg, nem jelent meg további kommentárok és vitairatok áradata. Ehelyett a zsidóság több évszázadra letett az írásról. Pontosan az írástudók - a gaonim - nagy kora múlt volna el művek nélkül? Az „önálló alkotás hanyatlása” következett be akkoriban - így látta Simon Dubnow zsidó történész, és így vitte be ezt a szellemi kövületet a középkor-diszkusszióba Gunnar Heinsohn is 1991-ben. [1578]

A „sötét évszázadok” fogalma a zsidóknál úgyszintén a szövegforrásokra és leletekre vonatkozik. A VII., VIII. és IX. század Európájában nem érhető tetten, nem mutatható ki semmi a zsidó kultúra jelenlétével kapcsolatban. Ugyan a IV században már éltek zsidók a Rajnánál, s bár a X. században zsidó közösségeket találunk ugyanott, eközben sehol sem mutatható ki a zsidó élet folytonossága. Mivel nincs tudomásunk elűzésekről és programokról, így feltételezzük a kontinuitást. C. Roth és I. Levine vonatkozó művüknek „The Dark Ages'” címet adták, és rögtön a bevezetésben leszögezik, hogy az időbeli viszonyokat eme három évszázadban csak interpoláció útján tudják megvilágítani. [1579] A köztes időre azáltal tudtak következtetni, hogy összevetették a 600 előtti időt a 900 utánival. A leletállományban és az írásokban meglévő rejtélyes lyukat ez idáig mindenesetre egy hosszan tartó, írás iránti restséggel vélték indokolva látni - amely tekintettel a zsidó tudományosságra, talán a legrosszabb érvek egyike. Tézisünk magyarázza először kielégítő módon e jelenséget.

De hát a zsidók nem számoltak már mindig is a világ teremtésétől kezdve? A biblikus kortól fogva nincs egy időbeli vázunk, melyet azóta állandóan építettek, s mely ezért nem enged meg semmiféle diszkontinuitást? Nos, a mindennapi élet valóságában a zsidók majd egy évszázadon át nem Bibliájuk, hanem a Szeleuldda-kor szerint számoltak. Ezt a dátumozást használták az üzletkötésekhez, amely egy Nagy Sándor utódai közt vívott csatára vonatkozik. A korszak kezdőpontja Kr. e. 312. október 1.

A legelterjedtebb változat szerint II. Rabbi Hillél Kr. u. 358-59-ben a Szeleukida-korszak 670. évét az annus mundi (= a világév) 4119. éveként jelölte meg. így vajon ő találta volna ki először a világ teremtésétől kiinduló évszámlálást? A világkorszak-számítás korábbi kitalálójáról is szólnak: „»A világ teremtései Ezzel a tradicionális módszerrel a Széfer-ha-olan-ban (A világ könyve) számolnak, mely könyvet Jose ben Halainak (II. század) tulajdonítják.” [1580] A keresztényekhez hasonlóan a korszakfeltalálók itt is egyre messzebb nyúlnak vissza a múltba, miközben a zsidóknál láthatóan még több játéktér marad. Bárhogy is hívták az elsőt, aki kitalálta ezt a számítást - a világkorszak a maga Kr. e. 3761. október 7-i dátumával azért még messze nem került bevezetésre. A jeruzsálemi  Encyclopaedia Judaicameglehetősen homályosnak tekinti Hillél ebben való részesedését, és csak Kr. u. 500 körűire teszi a korszak bevezetését. A berlini Encyclopaedia Judaica szerint a világteremtés-korszakot csak a VIII. században hozták be, és csak 921-ben nyerte el végső formáját. Mások úgy vélik, hogy a X. században már el is terjedt, míg egy olyan hozzáértő, mint Amo Borst csak a XII. századra teszi befogadását. [1581] A végső ítélet mindenekelőtt sokban függ attól, hogy néhány meglepően korai keltezéssel ellátott dél-itáliai sírkövet valódinak vagy hamisnak fogadunk-e el. [1582]

Csakhogy ez sem elég, mert Bizánchoz hasonlóan itt is léteznek egymástól eltérő számolási módok. Számítástól függően a „Teremtés korszaka” a Kr. e. 3762 és 3758 közötti valamely év őszére esik. A 3761-es év rögzítésére csak a XII. században került sor, a vele konkuráló és egy évvel eltérő dátumozást „Ádám-kor- szaknak” nevezték. [1583]

Más szavakkal: harmadszorra, negyedszerre vagy akár még ötödszörre is van egy korszakkitaláló, akinek elgondolása fölöttébb hosszú időn keresztül figyelmen kívül maradt. Jose vagy Hillél koncepciója legjobb esetben is 600, talán csak 800 év után juthatott érvényre, addig egyiket sem fogadták el. Ez furcsa módon emlékeztet Philocalusra és Dionysiusra, Panodóroszra és Anianoszra. Azaz ahány naptárszámítás, annyi várakozással eltöltött év, évtized, évszázad - hiszen a kortársak egyikre sem bólintott rá azonnal. Mint láttuk, a mégoly eredetinek és precíznek hitt zsidó világkorszak módosításának bevezetése is leeresztett függöny mögött zajlott...

Amiből az a tény szűrhető le, hogy Európában nincs olyan naptári számítási rendszer, mely folytatólagosan ívelné át a kérdéses korokat. Az összes korszak, a keresztény, a három bizánci és a zsidó minden változatának pontos kezdete meghatározhatatlan. A rendelkezésre álló források ellentmondó állításokat tartalmaznak.

Összefoglalva tehát leszögezhetjük: éppen ott, ahol a lehető legnagyobb pontosságot várhatnánk - az új naptári számítások bevezetésekor -, éppen ott uralkodik abszolút sötétség. Bölcs gondolkodók új rendszereket készítenek, ám ezek állítólag csak sok évszázaddal később kerülnek bevezetésre - és egyetlenegy naptár sincs közöttük, amelyről ne lehetne végtelenségig nyúló vitát nyitni. A szkeptikusoknak az is feltűnik, hogy az (állítólagos) kitalálók mindig olyan korban élnek, amely nem ébreszt kételyt, ugyanakkor az általuk kitalált naptár bevezetése az általam fantomkorként értékelt évszázadokra esik. Ebből egy fájdalmas következtetés vonható le: ha a kitalált századokat nem létezőként kihagyjuk a játékból, akkor bevezetésük a szomszédos - tehát a X. - évszázadra tehető.


Világnapok, avagy Nagy Károly, mint az idő beteljesítője

Térjünk vissza még egyszer a világnapokról szóló tanításra! A kereszténység történelme folyamán nagy rutint szerzett az utolsó napok és órák kezelésében. Az őskeresztények abból indultak ki, hogy még életükben látják visszatérni a felmagasztalt Jézus Krisztust - ez az úgynevezett közeli végvárás vagy parúszia. Az Első, Thesszalonikiekhez írt levél 4. fejezetében először kerül meghatározatlan távolságba ez a várakozás, hogy ezáltal eltűnjenek az akadályok az elsőkként meghalt keresztények üdvössége útjából. Azóta kifejlődött egy lehetőleg nagyon távoli világvége - távoli világvége várásának - elképzelése.

A korai keresztények, akik összekapcsolták egymással a vallást, a teremtéstörténetet és az üdvösségvárást, a teremtés hét napjának analógiájára fejlesztették ki világlátásukat. A napokat hozzákapcsolták az Ószövetség generációinak rendjéhez, és elnevezték őket Ádám, Noé és az özönvíz, Ábrahám, Mózes és Dávid után. A hatodik világnapot Krisztusnak szentelték. Meghatározható lett volna még pontosabban jövetele és visszatérte?

Kezdetben a keresztényeket nem érdekelték a pontos dátumok. Irenéusz, a II. század legjelentősebb teológusa csak a keretet adja meg, nem kapcsolódik semmiféle időrendhez: „Ez a történtek elbeszélése és prófécia a jövendőkről. Ha ugyanis az Úr napjai annyit tesznek mint ezer év, a teremtés pedig hat nap alatt ment végbe, akkor nyilvánvalóan teljesedése is a 6000. év.” [1584]


Tér.*u. 5500.
Alighanem Hippolytus beszél először a Jézus Krisztusra vonatkoztatott datálásról. Mivel Ádám a teremtés 6. napján lett megalkotva, Krisztus emberré válását analóg módon a 6. világnap közepére, Tér. u. 5 500-ra teszi. A születés „Augustus uralmának 42. évében, 5500 évvel Ádám után történt. [...] Krisztus születésére még 500 évet kell számolni, hogy 6000-ig jussunk, és akkor lesz a világnak vége.” [1585] Mivel Hippolytus a „203-204. évben” írt, [1586] akkoriban még maradt 297 év a világvégéig - pontosan az az időtáv, mely ismételten oly lényeges szerepet játszik. A kérdést, hogy vajon a hatodik évezred végével máris a világvége fenyeget, vagy még várhatunk egy különleges isteni évezredre, hosszan vitatták. Gyorsabban tisztázódott, hogy a szűkén mért időbeli távlat, a megváltásba vetett minden remény ellenére egyáltalán nem felelt meg a zavartalanul előrehaladó időnek.

Megjegyzendő, hogy esetünkben a teremtéssel kalkuláltak, anélkül, hogy a naptárat eszerint igazították volna. Különös módon a „Teremtés utáni” világkorszakok csak akkor kezdődtek, amikor jelentőségét veszti a teremtéshez igazodó világnapok számítása.


Tér. u. 5200
Ekkor jött el a két nagy kora keresztény történetíró ideje, akik mindamellett jelentősen különböztek számolási módszerükben. Míg Sextus Julius Africanus 221 körül Krisztus Ter. u. 5500-as születéséből indul ki, Kaiszareiai Euszébiosz 303-ban új számítást állít össze: a maradék világtartamot meghosszabbította 300 évvel, hogy „az idők vége a 800. évre essék”. [1587] Ezt könnyű volt megtenni, Krisztus születését kellett csak eltolni a 6. világnapon belül.


*Ter.=teremtés
Szent Jeromos (347 k.—419 k.) hasonló, szintén biblikus irányultságú számítást készített: „Ádámtól az özönvízig 2242 év, az özönvíztől Abrahámig 942 év, Ábrahámtól Krisztus születéséig 2015 év.” [1588]

Ebből az következik - anélkül, hogy Jeromos explicit módon kijelentette volna -, hogy a teremtés és Krisztus születése közti időtartam 5198 év. Az eredményt 416-ban Orosius hozta nyilvánosságra sokra tartott történeti művében. Aquitaniai Victorius, az I. Leó pápához közel álló számtankönyvszerző 457 körül a világteremtés Kr. e. 5201. március 25-i dátuma mellett érvel egy holdpályaszámítás segítségével; igaz ugyan, hogy a Hold csak három nap múlva került megteremtésre. [1589]

Az „egy teremtésnap egyenlő ezer év” váza így változatlan marad; csak Krisztus születését tolták el a 6. világnapon belül 300 évvel a Tér. u. 5201-re. A „Krisztus születése utáni” maximális idő most már 800 évvel számítódik, ami 300 évből álló tiszta nyereséget jelent. Csak a 801. év kezdetével köszöntene be a hetedik világnap, s talán a végítélet is.


Világ(korszak)forduló (Kr. u. 800-ban)
Itt és most szögezzük le - ez rendkívül fontos! -, hogy ez a dátum ama egészen kevés kora középkori dátumok egyike, mely Közép-Európában általánosan ismert. Hiszen - a jelenleg érvényes história szerint - 800 karácsonyán magát Nagy Károlyt koronázták császárrá Rómában. Saját korának számítása szerint ez az európai léptékű esemény már a 801. év első napjára esett, hisz az évkezdetet éppen ekkor helyezték előre, december 25-ére. Ezért a „Birodalmi Évkönyvekben” a császárrá koronázás a 801. év kezdetén található bejegyzésnél áll - s ez egyben talán a legfantasztikusabb beteljesedése bármely valaha létezett próféciának.

E korszakos eseménnyel Euszébiosz 497 évet átívelő előirányzata napra pontosan „érkezett célba”. Nem tudom, van-e valaki, aki ismer akár egyetlen ehhez hasonlítható egybeesést a világtörténelemben - én biztos nem. Még a spanyolok Mexikóba érkezése, amit az aztékok ősi jóslatok alapján vártak - amelyhez képest mégis túlzottan védtelenül tűrték el a benyomulást sem pontosan akkor következett be, amikorra a bennszülöttek kalibrálták. Bár heves vita dúl arról, hogy az indiánok mivégre várták kelet felől a fehér istenek érkezését - az ügyben viszont senki sem kíván mélyszántást végezni, hogy mily titkok övezik Nagy Károly koronázási napját, amely rendíthetetlen szimbóluma Európa egységesülésének, a római-antik hagyomány továbbvitelének és a Karoling-reneszánsz fellobbanásának.

Még Borst is, a Karoling-naptár kivételes ismerője, több alkalommal szóba hozza a tényállást anélkül [1590], hogy jelezné, jócskán vannak bizonytalansági elemek is benne. Ráadásul elég régóta létezett a jóslat, hogy Róma bukásával a történelem is végéhez ér; ezért mindenki abban reménykedett, hogy a nyugatrómai császári tradíció, ha a frankok segítségével is, de folytatódik.

Márpedig folytatódott - napra pontosan akkortól, amikortól várták. A világ megmenekült, már csak azt kell megválaszolni: törődött-e ezzel egyáltalán valaki akkortájt?

Mivel a világtörténelem nem követ semmilyen törvényszerűséget - Egon Friedell szerint ez a történelem egyetlen törvénye -, egy koronázás valódi csoda lenne 497 évvel az előrejelzését követően. Az illetékes fakultás azonban egy efféle csodát is szemrebbenés nélkül elfogad. Csak egyetérthetek Arno Borsttal, amikor más összefüggésben felsóhajt: „Az ember legszívesebben feladná a középkortudományba vetett reményét, amikor az iránymutató felfedezések és módszerek [...] visszhangja után kutat.” [1591]

Maradjunk azonban még a 800 előtti időnél. A naptári számítás egészen a határnapig teljesen érintetlen maradt. Ekképp például egy anonim Meroving „Computus paschalis” abból indult ki 727-ben, hogy a hat világnapból álló világnak a maga hatezer évével már csak 72 éve maradt. Kiadója, Krusch mindezt ekképp kommentálta: „Ekkor jön majd el ugyanis az utolsó ítélet, és az ember addig örvendezhet mindannak, amije van.” [1592]

A 789-ből származó lorschi birodalmi naptár ugyancsak Jeromosig nyúl vissza, és következetesen már csupán 12 maradék évet hagy a hatodik világnapnak. Mindamellett arra nincsenek utalások a szövegben, hogy a közelgő végítélet okán bármiféle félelem lett volna úrrá a honpolgárokon. A szakember számára ezért igen valószínűtlennek tűnik, hogy akkoriban valóban számoltak volna a világvégével. [1593]

Így e két túlságosan is homályos korszakból származó írást később íródottnak tartom; alighanem a XII. században keletkeztek. Akkoriban már nem kelthetett félelmet egy visszamenőleg fenyegető világvége - így feloldódik az érthetetlen helyzet.


Tér. u. 5 000
Míg az egyébként figyelemre méltó korszakalapító Beda teljesen körön ldvül marad a maga rövid távú korszakszámításával, addig a nagy hasra ütők egy újabb változtatást csempésznek be a köztudatba. A,Jézus születése szerinti” időszámítás 5201-ről 5001-re tolta el az Üdvözítő születését, vagyis a 6. világnap kezdetére. Minthogy akkor ugyanolyan határozatlanok voltak az emberek a tekintetben, hogy matematikailag mikor kezdődik egy évezred, mint ma, egyaránt megtaláljuk a Tér. u. 5000 és 5001-es évkezdetet. Mindenesetre - a kezdet vagy a vég miatt-e 
 - a Kr. u. 1000. év döntő ponttá vált a világtörténelemben: hat világnap elmúlt, azaz vagy a végítélet következik, vagy a hetedik világnap, s vele a hetedik évezred, azaz Krisztus korszaka, akit földi helyettese, a császár képvisel.

Ezen 1000. esztendőben lépked le III. Ottó abba az aacheni sírboltba, mely csakis a császárok előtt nyílik meg: tiszteleg a bebalzsamozott Nagy Károly előtt (akinek csontvázát később Barbarossa Frigyes ünnepélyesen újra temetteti). Azóta más nem járhatott bent, még maga II. Vilmos császár sem nyert bebocsátást. Ottó viszont ott volt, egészen tudatosan kapcsolva össze a millenáris gondolatát a hetedik világnap kezdetével.


Károly, a biztos találat
Tömören összefoglalva a dolgokat: a korai keresztények Krisztus Ter. u. 5500-as születésével számoltak, és a 7. világnap kezdetében 500 évvel később, a teremtés után 6001-ben reménykedtek (meg persze tartottak is tőle valamelyest).

Ekkor következett az átállás: Jézus születésének belövése Ter. u. 5201-re: ennek köszönhetően a hívők hirtelen azt látták, hogy a 7. világnap kezdete a Tér. u. 6001 évben egybeesik a Kr. u.-i 801. évvel.

A kettes számú számítás szerint viszont Jézus születése a Ter. u. 5001-re esett, emiatt a 7. világnap kezdete immár Kr. u. 1001-gyel esett egybe, s lett a Ter. u. 6001. év a Kr. u. 1001. évvel azonos. (Természetesen ezen kívül léteztek a „kerek” számítások a 800, 1000, 5000, 5200 és 6000-es adatokkal.) Aszerint, hogy miként határozzuk meg az évkezdetet, a 7. világnapot, azt Károly 800 végi vagy 801-es megkoronázása, illetve Ottónak a császári sírban tett 1000-es, netán 1001-es látogatása vezeti be.

A 6. világnap kezdete: Jézus születése = Ter. u. 5201
 Kr. u. 800 = a 7. világnap kezdete Nagy Károly alatt A 6. világnap kezdete: Jézus születése = Ter. u. 5001
 Kr. u. 1000 = a 7. világnap kezdete III. Ottó alatt


Mindkét változatban azonosak a sarokdátumok: a teremtés hatodik napja és a 6. világnap vége 6000 vagy 6001 évre van egymástól.
Ez az egyenletrendszer egyszerűen túl jól klappol ahhoz, hogy véleden legyen. Míg a történészek nagyvonalúan negligálják e fantasztikus egybeeséseket, én azon a véleményen vagyok, hogy itt állítottak az órán, először alaposan, majd másodszorra finoman.


Hedzsra és iszlám

Létezik mindemellett egy naptár, amelyik valamivel messzebb nyúlik a múltba, mint a zsidók és a keresztények mai időszámításai. Ez sem ver azonban hidat a valós időből a fiktíven keresztül az ismételten reális időbe, a rejtélyes korszakot ezzel szintén nem tudjuk megfogni. Mint ismeretes, Mohamed Kr. u. 622-ben hagyta el Mekkát, s menekült el Medinába. Az áttelepülést (hedzsra) I. Omár kalifa (634—644) meglepően korán nyilvánította az iszlám időszámítás kezdőpontjává, igaz, ennek bevezetése szintén egy sor kételyt támaszt az utóbb vizsgálódóban. Látszatra a naptár 640-től végig alátámasztott, mégis kérdőjelek sokasodnak körülötte. Már korábban feltűnt, hogy a korai arab időszak hasonlóan sötétnek hat, mint ugyanazon kor a keresztény Európában. Láthattuk: a mór Spanyolországból alig maradt ránk bármi kézzelfogható a 930 előtti időkből.


A perzsa talány
A Perzsiában történtek nehezen világíthatok meg, úgyhogy csak rövid pillantást vetünk két elég érthetetlen dologra. A korai 641-es arab hódítás és a zoroasztrizmus* azonnal megkezdődő kiszorítása ellenére Perzsia, kivált annak keleti része a X. században még egyáltalán nem iszlamizálódott. Magyarázatként a muzulmánok ugyanazon időben meginduló vallási toleranciapolitikája szolgál. Ami igencsak jól jöhetett Perzsia leghíresebb költőjének, miként arra Uwe Topper is rámutat. [1594] Firdauszi 939-től 1020-ig élt, és hatvanezer kétsorosban írta meg az iráni birodalom történetét az arab hódításig (Sáhnámévagy Királyok könyvé). Hogyan engedhette meg magának, hogy az eposzt szultánjának szentelje, jóllehet sem a 651-es arab hódítást, sem az iszlámot, sem Allahot nem említi? Máig nincs válasz. A perzsa történelem is csak akkor tisztázódik, ha Irán iszlamizálása - a fantomkorszak kiseprésével - a X. évszázadra tevődik.

Az ebből levonható következtetéseket azonban nehéz kiszámolni. Tudjuk például, hogy a XI. és XIII. század közt alkotó iszlám történészek a hedzsra és Krisztus születése szerint jelölték az időpontokat. Ha a hedzsrát legkorábban a X. században szinkronizálták a keresztény időszámítással, akkor a muzulmának is megvásárolták a három üres évszázadot, s ekkor világos lenne, hogy az iszlám kultúrkörben 622 és 911 között nem találunk egyebet, mint az Ezer egy éjszaka meséinekklasszikus elbeszéléseit, melyek jellemző módon sokat foglalkoznak Harun al-Rasiddal, Nagy Károly nagy ellenfelével. Az első frank császár - ebben utódai is követték - követséget küldött Bagdadba; apró szépséghiba, hogy erről semmilyen arab bizonyítékunk sincs. [1595] Egyetlen arab hírharsona sem számol be a 800-as császárrá koronázásról, Harun ezen alkalomból küldött ajándékairól, az elefántról és az orgonáról. Az arab történészek figyelmét úgyszintén elkerüli a Martell Károlyról elszenvedett korszakos vereség, amely megmentette Európát - bezzeg a nyugati krónikások másról sem írtak, mint a nagy győzelemről, továbbá a Loire-tól délre leölten heverő 200 ezer szaracénről.


*Zoroasztrizmus: Zoroaszter tanai, vallása. Zoroaszter (zend nyelven Zarathustra): a párszi hit prófétája, a név jelentése: öregek feje. 

Arab képtelenségek
Günter Lüling, az iszlám alapos ismerője azt konstatálja, hogy bár semmire sem tartja a kitalált évszázadok tézisét, az Omajjád-dinasztia eredeti arab lendületét már 750-től felváltják az abbaszidák, s perzsa szellemiségükkel „az iszlám teljesen új korszaka kezdődik.

Az iszlám gyakorlatilag csak abbaszida történetírással rendelkezik, mely tudatosan és rendkívül eredményesen szorította ki az omajjida történetírást.

A (622-től számított) hedzsra után 400-ig tartó időben (Kr. u. 1000) dogmatikus történelmi alapelvekből kiindulva teljesen átszabták az óarab historiográfia egészét.” [1596]

Az araboknak ekkor már egyáltalán nem kell villámszerűen elfoglalniuk a fél világot. Az eddigi doktrína szerint 99 éven belül (633-732) Nyugaton a Loire-ig törtek előre, Keleten pedig 118 év leforgása alatt (633-751) az Indusig és Szamarkandig - egy 7500 kilométerre elnyúló, túlméretezett frontvonalon küzdve. E feltartóztathatatlan előrenyomulás közben az első négy kalifát és a negyedik fiát meggyilkolták (634, 644, 656, 661, 680). Normális körülmények között egy efféle legfelsőbb szinten folyó öldöklés és az ebből fakadó véres viszályok a világ bármelyik nációját káoszba taszajtották volna - ehelyett arabjaink a hátország botrányaival mit sem törődve a legnagyobb pontossággal és tökéletes logisztikával vezették támadásaikat a mégoly messzi vidékekre is. Nehéz elhinni - ez a kérdéskör mégsem foglalkoztatta eddig a historizálókat.

Úgy vélem, a kora arab történelmet muszáj teljes egészében felülvizsgálni - amelyhez még alternatívákat is kínálok. A „sötét századokra” vonatkozó kiindulópontomat elfogadva, s így a X. századtól visszaszámolva az adódna, hogy a hedzsra éve Kr. u. 325. Ez az évszám Európában mint a niceai_zsinat időpontja már ismerős; ezen a zsinaton elsődlegesen Ariusz és tanítása ellen küzdöttek, miszerint Jézust Isten teremtette volna. Talán jelentőséggel bírhatott ez a zsidó és keresztény gyökerekkel egyaránt bíró iszlám szempontjából is? [1597]

A keleti és a nyugati egyház egyaránt a Szent Pál-i egyházból nőtt ki, mellyel kapcsolatban megemlítendők a pogánykeresz-tény „frakciók” is. A kialakuló kereszténység zsidókeresztény „frakciójából” az ebioniták, nazarénusok vagy szümmakhiánusok formálódtak - különféle elnevezésekkel nagyon hasonló hittartalmak képviselőire. Igaz zsidókeresztényekként hittek az egysze-mélyű Istenben, így szemükben Jézus nem számított Istennek. Egyszerre képviselték a körülmetélést és a keresztséget, az áldozatok elítélését, a vízkeresztséget, a rituális mosdásokat, a mózesi törvény és a próféták kritikáját, a vegetarizmust, értékelték a szegénységet és elvetették Pált. [1598] Zsidóságuk megnyilvánult a szombat megszentelésében, a körülmetélésben és a Jeruzsálem felé forduló imában. [1599]

Günter Lüling hangsúlyozza, hogy Mohamed átvette az ebioniták hitének lényegi vonásait, ami által újfent bebizonyosodik, hogy az iszlám kezdetei az európai egyháztörténelemhez is tartoznak. Lüling feltárja a muzulmán hit kora keresztény gyökereit, és kimutatja, hogy a ma kezünkben lévő Korán legkorábban a X. századból eredeztethető formáció. Az Othmán kalifa (644—656) óta egyedül érvényes „standard verzió” még 1007-ben is egy ősibb, nem engedélyezett Koránnal állt szemben, s csak a X. századtól születik meg a három legtekintélyesebb Koránkommentár, csak ekkor kerülnek a szöveg értelmét egységesítő kiegészítőjelek a Koránba. [1600]

Mivel pedig Mohamed tudomásunk szerint csak a VII. században talált rá vallására és a Koránra - mely kezdetben még nem számított isteninek -, űr tátong közte és az ebioniták közt, akik 400 után vettek búcsút a történelemtől, amikor Palesztinából alighanem az arab sivatagba menekültek. A kitalált évszázadok fényében az a megoldás kínálkozik, hogy 400 és 614 között került sor a kora keresztény strófikus dalok átalakítására, a születő Koránba való beépítésükre és a mekkai Kába átépítésére egy kora keresztény templomépületből az iszlám központi szentélyévé. [1601] Ezáltal bezárul az ebioniták és Mohamed közt tátongó űr, akinek „a szektás zsidókereszténységtől való... indirekt függése minden kétség felett áll.” [1602.] Amikor a perzsák 614-ben Palesztinából előrenyomultak Egyiptomba, Észak-Arábiában a korai iszlámmal és az arab Koránnal találkozhattak.

Az iszlám kezdetei így a 614 előtti időkre húzódnak, míg a perzsák általi elterjedése a 911 utáni időre esik. A hozzátartozó történelmi folyamatot alább vázoljuk, amint megválaszoltuk a történelmi kitaláció körülményeire vonatkozó kérdést.


Természettudományos alátámasztás

Mielőtt az időátállítás gyakorlati véghezvitelével, valamint az ehhez kapcsolódó koholt történelemmel foglalkoznánk, tisztázandó, mennyiben merítettük ki az ellenőrzés lehetőségeit. A bizonyítás eddigi menetében különböző segédeszközök kerültek elő.

Elsősorban előttünk van az írásbeli hagyomány, krónikák, annalesek és egyéb szövegek formájában. Másképp jóval kevesebbet tudnánk a gyermek Jézus születéséről, s majdnem semmit azokról az eszmékről, melyek egész korszakokat mozgattak, vagy nem mozgattak.

Ezzel egyenjogú bizonyítékként kezelem - sok középkortudós bosszúságára - az archeológiái és az építészeti-architektonikus leleteket. A kövek és a cserepek ugyanis sokkal kevésbé hamisít-hatóak, és gazdagon vallanak az egyes korokról. Ezeket nem lehet (szabad) egyszerűen hozzáigazítani az írásból merített tudáshoz és az abból levezetett kronológiához, hiszen e „tárgyi bizonyítékok” ellenőrzést, pontosítást és korrekciót tesznek lehetővé.

Csak így vehető észre, hogy egész birodalmak csak papíron és holt betűk képében léteznek, róluk az írásos tudósításokon kívül semmi sem tanúskodik.

 Így állapítja meg például a kölni szénapiac ásatásait vezető 

27. kép. 

A FELTÉTELEZETT ABBASZIDA BIRODALOM A FIKTÍV HARUN
 al-Rasid IDEJÉBEN.
Hansgerd Hellenkempemek: „Abban a lehetőségben reménykedtünk, hogy felderíthetjük az utánuk (ti. a rómaiak) következő fél évezredet. [...] A rómaiak eltűntek. Építményeiket és egyéb hagyatékaikat a Karolingok a IX. századtól kezdve szabályszerűen újra hasznosították. [...] A Karoling-hasznosítás oly intenzív volt, hogy általa a rómaiakkal együtt a frankok tanúbizonyságai is tönkrementek.” [1603] Mivel a Karolingok a frankokhoz tartoznak, következésképp egy egész korszak eliminálta magát.


Asztronómiai finomhangolás
Nagymértékben tartottuk magunkat a naptárhoz, annak számításaihoz, valamint a hozzá tartozó építményekhez. Az ókori irodalom és a római napórához kapcsolódó ásatási eredmények összefüggései szintén kínálnak ellenőrzési lehetőségeket. A napóra kapcsán megszólalhat a csillagászat, amely másodpercnél is pontosabban képes elszámoltatni a múltat, nem csupán a most fölénk boruló mennyboltot. A visszatérő üstökösökkel, bolygóegyüttállásokkal vagy szupernóvákkal kapcsolatos vizsgálódásait már felsoroltuk; még megnézzük, visszaigazolja-e a középkori krónikák napfogyatkozásokról szóló beszámolóit.

A csillagászok ugyanis olyan kontrollszámításokat végeztek a ritka égi jelenségekkel kapcsolatban, amelyeknek ki kellene zárniuk mindenféle fantomkorszakot. Főként a napfogyatkozásokat tekintik olyan világosan megkülönböztethető egyedi jelenségeknek, melyek tézisem mellett vagy ellen tanúskodhatnak. Wemer Bergmann professzor és Wolfhard Schlosser 1997-ben elsőkét hozták szóba azt az 590-es napfogyatkozást, melyről Toursi Gergely a következőképpen számol be (X. könyv, 23. fej.): „Október havának közepén elsötétült a nap, s fénye olyannyira megfogyatkozott, hogy alig maradt akkora, mint a holdsarló az újhold utáni ötödik napon.”

Amennyire tömör a megfigyelés leírása, annyira át van dolgozva. A latin szöveg kifejezetten a 8. hónapról beszél, amely akkoriban augusztus volt, nem az antik Róma októbere; egyáltalán nem beszél újholdról, hanem egyszerűen az „ötödik holdról”; a „hónap közepéről” szóló kijelentése szintén egyértelmű.

Ha visszapörgetjük az idő kerekét, azt találjuk, hogy az 590. október 4-ére jelzett fogyatkozás csak nagy elnézéssel illeszthető a fent leírtakra. Nem a 8. hónap közepére esik, hanem a 10. kezdetére, és gyűrűformájú volt, ami teljesen más, mint a sarlójelle-gű. Midőn Schlosser és Bergmann pontosan 300 évet továbbszámolt, nem találtak egyetlen megfelelő fogyatkozást, azaz tételemet megcáfoltnak nyilvánították. Csakhogy az általam ajánlott 297 fantomévvel 887. október 20-án megfelelő „jelenséggel” találkoztak volna: ismét októberben, ezúttal azonban közel a hónap közepén, újból az 5. hold után, immár a teliholdtól számolva, ami a kései ókorban még bevett szokás; [1604] Mucke és Meeus szerint ez nem gyűrűformájú volt, hanem teljes fogyatkozás. [1605]


Ptolemaiosz a tanúk padján
A következő „fordulóban” Wolfhard Schlosser Claudius Ptolemaiosz különböző megfigyeléseit mozgósítja. Többek között egy hármas holdfogyatkozást szúrt ki magának. „Majdnem felesleges megállapítani, hogy ez a három holdfogyatkozás a Kr. u. 133, 134 és 136. évben napra pontosan megtalálható a „Fogyatkozások kánonában”, helyesen megadva a fogyatkozás fokát (teljes, 5/6, £2), és minimális hibával az időbelileg csak nehezen megbecsülhető középidőt (2307, 2301 és 343 alexandriai idő szerint).” [1606]

Ellentmond neki Robert Newton [ 1607], s úgyszólván pert akaszt az ókor legnagyobb csillagászának nyakába. A vád így hangzik: Ptolemaiosz annak ellenére, hogy ez volt a foglalkozása, egyáltalán nem maga végezte megfigyeléseinek nagy részét, hanem kiszámította őket. Ismeretlen okból visszanyúlt a hip-parkhoszi csillaghelyekre, és átszámította őket a 300 év alatt végbemenő precesszió fix értékével korrigálva. [1608] Mivel ez a korrektúratényező túl kicsi, a Ptolemaiosz által leírt csillagos ég nem fölötte szikrázott, hisz ő a II. században élt.

Newton nem csupán az állócsillagok pozícióit vitatta, hanem azt a négy tripla holdfogyatkozást is, melyet Ptolemaiosz hagyományozott ránk, mert belőlük vezethető le legjobban a Hold mozgása. Ebből három hármas évszázadokkal korábbi görög megfigyelésekből származik. A negyedik hármas, tehát 133, 134 és 136 esetében, Newton ugyanazokat az értékeket kapja, mint Schlosser [1609], mindamellett kimutatja, hogy Ptolemaiosz ugyanúgy csak „gyártotta” ezeket az értékeket, mint a korábbi hármasokéit. [1610] „Gyártás” alatt azt érti, hogy Ptolemaiosz mindig meghatározta azt az égi elrendeződést, melyet epiciklikus rendszere megkívánt, és ennek alapján számolta ki az égitestek különböző pozícióit.

Bizonyos mértékig ellenbizonyításul szolgál a három napéjegyenlőség meghatározása a 132., 139. és 140. évekből, valamint egy napfogyatkozás, amit 140. június 25-re állított elő. Newton itt megállapítja: „Az időpontokat illetően rendkívüliek Ptolemaiosz tévedései. A három napéjegyenlőség mind kereken 28 évvel később történt, míg a napfogyatkozás egyenesen 36 évvel.” [1611] Ptolemaiosz eszerint nem szolgál sem konzisztens, sem pedig hibátlan dátumokkal, ennyiben tehát egyáltalán nem „teljesen felesleges” Ptolemaiosz számadatainak pontosságát megvizsgálni.

Ptolemaiosz Schlosser által említett „saját égitest-megfigyeléseivel” Newton szintén foglalkozott. A XI. cap., 6-8-on kimutatja, hogy Ptolemaiosz ezeket a dátumokat is „gyártotta” [1612.], és határozott végső ítéletet hoz: „’Valamennyi saját megfigyelése, amit a Syntaxisban (= Almageszt) használ, csaláson alapul (fraudulent) - már amennyire meg tudjuk vizsgálni. A megfigyelések nagy része, amit más csillagászoknak tulajdonít, ugyanúgy szélhámosság, mint amelyeket maga végzett el. Műve tele van teoretikus tévedésekkel és a megértést zavaró fogyatékosságokkal, amint arról már beszéltünk. A Hold és a Merkúr mozgására adott modellje éles ellentmondásban áll a legelemibb megfigyelési adatokkal, így kudarcként értékelendő.” [1613]

Newton említést tesz arról, hogy Ptolemaiosz saját tanúsága szerint egy asztrolábiummal végezte a Jupiter és a Szaturnusz megfigyelését - tehát azokat, amelyekre Schlosser támaszkodott. [1614]

Borstnak erről határozott véleménye van: „Az állítólag Ptolemaiosz által felfedezett, valójában csak 400 körül, Alexandriában kifejlesztett asztrolábium mintegy 530 körül vált ismertté a bizánciak előtt.” [1615]

Borst ekképp további, igazán lényeges valótlanságot bizonyít rá az ókor állítólag legnagyobb csillagászára. Mit tartsunk most már az Almagesztrészben nagyon pontos, részben felismerhetően hamis adatairól, s mit magáról az Almagesztre7? Már nem is okoz meglepetést, hogy a mű születését is jelentősen későbbi időpontra teszik. 1993-ban három orosz matematikus - Fomenko, Noszovszkij és Kalasnyikov - az Almagesztkeletkezésének idejéről elmélkedve a közölt csillagkonfiguráció alapján arra a meglepő eredményre jut, hogy a csillagok állása nem felel meg a ptolemaioszi II. századnak [1616], hanem a VI. és a XIII. század közötti időre tehető. Pontosabb válasz nem adható, mert a távcsöves megfigyelések pontatlansága meggátolja a matematikust a precízebb eredmény megállapításában.


Napfogyatkozások
Dieter Hermann csillagvizsgáló-és planetáriumigazgató még tovább ment, hogy feltevésemet „ad absurdum” megkontrázza. [1617] Újból foglalkozik a történetileg biztos napfogyatkozásokkal, és kijelenti: „Újra kiszámoltuk ezeket a fogyatkozásokat, és minden esetben teljes egyezést találtunk a megfigyelés és a számítás között. Ez a tény önmagában máris rendkívül valószínűtlenné teszi egy »fantomkorszak« létét. Hogy ILLIG tézisét mégis alaposan megvizsgáljuk, megkerestük a három teljes nap-fogyatkozásra (Milétosz, Kr. e. 585; Nikaia, Kr. u. 29; Athén, Kr. u. 484) következő teljes napfogyatkozásokat. Az eredményeket a 2-es (helyesen 4-es) táblázatban közöljük. Miként látható, nincs semmi megegyezés a fogyatkozások ritmusában. ILLIG tézise ezzel csillagászati szempontból cáfolatot nyert.” [1618]

A klasszikus körkörös érvelés képviselőjével van dolgunk. Mert ahol „utánaszámolt” és „teljes megegyezést” talált, ott csupán igazolta elődei visszaszámításait, de egyáltalán nem a forrásokban közölt napfogyatkozásokat. A mérhetetlen különbség könnyen belátható.

Hermann listája azzal a két napfogyatkozással zárul, melyekről Toursi Gergely tudósít, és Hermann 563. október 2-ára, valamint 590. október 3-ára helyezi őket. Gergely azonban - most ne is vegyük azt, hogy nem tudott a keresztény időszámításról egyáltalán nem beszél explicit módon ezekről a dátumokról. Már szóltunk róla, hogy 590-ben a „8. hónapot” októbernek kellett értelmezni, hogy egyáltalán megfelelő napfogyatkozást találjanak a visszaszámítási katalógusban. Az október 3-a azonban ennek ellenére egészen határozottan ellentmond a „hónap közepének”.

Az 563. október 2-i dátum esetében még nagyobb az aránytalanság, méghozzá egészen kínos okokból. Gergely ugyanis a 4. könyv 31. fejezetében a következőket írja: „Egyszerre azonban, mégpedig október 1-jén, a nap úgy elsötétedett, hogy még csak negyed résznyire sem őrizte meg fényét: feketének és színtelennek látszott, mint egy zsák.”

Gergely nem nevez meg évszámot; ha visszalapozunk a szövegben, a 27. fejezet szélén az 566-os évszám áll. Hogy jutott hát a mi ókort vizslató csillagászunk a pontos dátumhoz? Például úgy, hogy a visszaszámított napfogyatkozások katalógusában kikeresi, mely években zajlott le Tours és Clermont-Ferrand közelében megfigyelhető napfogyatkozás. Kiválasztva aztán a legalkalmasabbat, az 563. október 2-i mellett dönt. Planetáriumában utánaszámol ennek a napfogyatkozásnak, és így igazolja korábbi elődjének, Ginzelnek 1888-ból és 1899-ből származó visszaszámításait.

Hermann tehát egyetlen gondolatot sem fecsérel arra, hogy a krónikában szereplő fogyatkozás miért van egy nappal arrébb, és főként, hogy mi módon jutott ehhez az évszámhoz! A másodperc-pontossággal számító csillagászat így önnön karikatúrájává válik. Ha a napot hasonlóképp váltogathatjuk, mint az évet, akkor ugyanolyan jól vagy rosszul megnevezhető a 863. augusztus 18-i, szintén gyűrűformájú napfogyatkozás: ez esetben a nyolcadik hónap valóban a naptár 8. hava; helyes viszonyítási év hiányában pontosan 297 évvel később feküdhet, és a nap sem itt, sem ott nem egyezik.

Hermann hangsúlyosan tárgyalja a híres Kr. e. 585. május 28-i napfogyatkozást, melyet a milétoszi Thalész előre kiszámolt volna, s amely napon a lüdek és a iónok kivívták a médek feletti győzelmet: „Egy biztonsággal helyénvaló napfogyatkozás-előrejelzés származik a milétoszi Thalésztől.” [1619] Amennyiben Hermann foglalkozott volna a vonatkozó irodalommal, ahogy azt Benny Peiser már régen megtette [1620], úgy semmi esetre sem utalt volna rá ily magabiztosan. Mert Thalész feltételezett életrajzi adatai nem Thalész írásaiból származnak, melyekből egyetlen sort sem ismerünk, hanem egy csillagászatilag visszaszámolt vonatkozásból, amit egy mérvadó lexikon így közöl: „Életének ideje a Kr. e. VI. század első fele; a kronológiailag biztos pont az 585. május 28-i napfogyatkozás (a halüszi csata napja), melyet Th(alész) előre kiszámolt. Ehhez viszonyítva helyezték Th(alész) akméját (életének delelőjét) 585-584-re, és a szofosz(bölcs) megtisztelő cím adományozását 582-581-re.” [1621] Hogy Thalész előre kiszámolta a halüszi napfogyatkozást, Hérodotosztól tudjuk (I. 74), aki kereken 140 évvel később írta művét, semmit sem tudva időszámításunkról.

A megfelelő napfogyatkozás tudományos kiválasztása során el kellett tekinteni attól, hogy a teljes elsötétülés csak 18 óra 50 perckor, vagyis röviddel a naplemente előtt állt be, és hogy dramatikus hatása ezáltal már az alkonyaira esett, vagyis nem lehetett döntő hatással a csata kimenetelére. Hogy az akkori tudásszint mellett miként volt lehetséges egy - ráadásul órányi pontosságú - előrejelzés, ugyanúgy figyelmen kívül maradt, mint az a pszichológiai kérdés, hogy miként lehet egy hadsereget egész napon át reménykedni hagyni egy olyan napfogyatkozásban, amely egyszerűen nem akar bekövetkezni. Ezek miatt és még egy sor további okból hosszú időn át előnyben részesítették a 610. szeptember 30-án déli 12 órakor beállott napfogyatkozást, mely azonban még rosszabbul passzol a krónikákhoz. Peiser ebből joggal következtet egy bármiféle datálásra alkalmatlan „Thalész-mítoszra”. Ebben R. R. Newtonra és főként A. Demandtra támaszkodhatok, miszerint a nap-és hold-fogyatkozásokról szóló 250 antik híradás közül eddig több mint 200-ról bizonyított, hogy pontatlan vagy teljesen hamis. [1622]

Ameddig a fogyatkozások napokkal, évekkel, sőt akár több évtizeddel is ide-oda tologathatóak, amíg láthatóan egy történelemképet igazolnak, addig Hermann-nak a „fogyatkozások ritmusára” vonatkozó vizsgálatai teljes mértékben értéktelenek. A csillagászprofesszor így semmiképp sem cáfolta meg tézisemet, hanem csak köszönetét érdemlő módon feltárta az archeocsil-lagászat fő gyengeségeit.
 Az uralkodó történelemképet illető kritikám különös tisztázatlanságokat fed föl még abban a tudományágban is, melyet a legpontosabbként értékelnek. Ennyiben kíváncsiak volnánk, hogy mit eredményez a matematikusok, csillagászok és történészek között zajló vita. Emlékezzünk csak a Csillagászati kánonra,egy lehetőségre, hogy visszaszámoljuk a csillagászati dátumokat (Id. lentebb). Nyugaton ez a XI. század első felében kezdődött Sánta Hermann-nal. Amióta is lehetséges, hogy sok égi eseménynek többé-kevésbé jól utánaszámoljunk, és szabadon megkomponált krónikákban illesszük őket kitalált korszakokhoz. Úgy tűnik, D. Hermann ilyesfajta lehetőséget sohasem vett fontolóra.


Ékírásos betlehemi csillag
Bizonyos szempontból egy másik rejtély is ösztönzésül szolgálhat az archeocsillagászoknak és ókortudósoknak. Már ismerjük a „betlehemi csillag” problémáját. Mellőzve a Kepler-féle hármas Jupiter-Szaturnusz-konjunkció és a bibliai égi jelenség szinopszisát, a konjunkciót a Kr. e. 7. évre számolják vissza. Erről még antik feljegyzések is tanúskodnak: babiloni ékírásos táblák regélnek az égitestek helyzetéről a Kr. e. 7. április 1—2-től Kr. e. 6. április 19-ig terjedő időszakra vonatkozólag. [1623]

Az elfogulatlan szemlélő talán meghökken, hogy akkoriban még használtak ékírást, hiszen Nagy Sándor és a kibontakozó hellenizmus óta a görög számít avilágnyelvnek. Az ékírással szemben csak előnyei vannak: sokkal egyszerűbb papírra vetni, a számábrázolás egyfajta decimális rendszerrel kézenfekvőbb [1624], a megörökítés a papiruszokon vagy pergameneken jóval könnyebb, mint a kezelhetetlen agyagtáblákon. Az ékírás egyetlen előnye akkor aligha ért bármit: a tonnányi agyagtábla-ar- chívumok nem égnek el, mi több, a tűz csak még inkább megkeményíti őket, hovatovább nékik ajándékozva az öröklétet.

Még Kr. u. 75-ből is ismerünk ékírásos táblákat, ezek a legkésőbbiek. [1625] Amennyiben Heinsohnnak feltűnt, hogy ezek anakronisztikus módon még mindig tartalmaznak állítólagos III. évezredbeli sumér hatásokat, úgy az is feltűnik, hogy az égitestek pozíciója alapján datálódnak. A legfiatalabb írások amúgy is asztronómiai almanachok, de a táblát csillagászatilag szintén a hármas csillagkonjunkció alapján datálják.

Így keletkezhet az a benyomásunk, hogy a fölöttébb kései ékírásos táblákat csak csillagászati dátumaik alapján helyezik ilyen későre. A hozzájuk tartozó visszaszámítás, vagyis a csillagászati helyzet és a tőlünk való időbeli távolság megállapítása bizonyosan helyes. Ha azonban a vonatkozó történelmi eseményeket nem a helyes időponthoz rendelték hozzá, akkor téves következtetéseket lehet levonni belőlük.

Amennyiben igaz az a feltevésem, hogy 297 évnyit rövidíteni kell az időszámításban, akkor a konjunkció a Kr. e. 304. évre kerül. Mert a háromszoros Jupiter-Szaturnusz-konjunkció a halak csillagképében rendkívül ritka esemény, amely csupán minden 854. évben történik meg. [162.6] Nagy Sándor halála után 19 évvel természetesen még elvárható egy ékírásos szöveg felbukkanása. Ha helyesnek bizonyul, hogy az ékírást csak csillagászati számítások miatt kell a Krisztus utáni időbe, és ezzel használatát anakronisztikusan hosszan elnyújtani, jóllehet „voltaképp” már régen elavult, kiváló bizonyíték adódna a fantomkorszaktézis mellett. Miközben ismét megmutatkozik, hogy a kritikus kérdés-felvetés egy sor területen kavarja fel az állóvizet.


A csődöt mondott C14-es módszer
A természettudományos korszakolási lehetőségek eddig nem igazán játszottak jelentős szerepet a történelmi múltat tanulmányozó tudományokban. Ezért kézenfekvő lenne pl. minden oklevelet, melyek keltezése igen gyakran kérdéses, radiokarbon-módsz- errel megvizsgálni. Elvégre a papirusz, pergamen és a papír mind széntartalmú anyag, melyekre ez a metódus alkalmazható. Esetükben mérhető a radiokarbon C14-izotóp bomlása, amiből a felezési értékek és sok egyéb feltevés segítségével megállapítják a korra vonatkozó adatot. A bomlási óra attól a pillanattól ketyeg, hogy a szervezet már nem épít be több C14-et, vagyis attól a pillanattól fogva, amikor kiköltözik belőle az élet.

Amennyire ismert számomra, mindeddig nem végeztek ilyen méréseket régi pergamenekkel. A „Cl4” ugyanis nem szolgáltat pontos évszámadatokat, csak egy valószínűsíthető intervallumot. Ez 1200 évre visszamenőleg kb. ± 70 évet jelent - s ezért érzik magukat a diplomatikusok, vagyis a régi oklevelek specialistái kompetensebbnek.

Ezt a pozíciót a történelem valamennyi szakaszára kiterjesztik, amelyről írásban - ideális esetben uralkodói lista segítségével - maradtak fent emlékek. Emiatt a „C14-es módszer” azokban a korszakokban „tarol”, amelyekben nem maradtak ránk írásos tanúságok. Elég csak a közép-európai őskori kultúrák és az egész megalitkorszak abszurd „megöregbítésére” emlékeztetnünk, amely a második radiokarbon-forradalom következtében zajlott le. [162.7]

Időközben sokkal alaposabban felülvizsgálták a módszer előfeltevéseit, mint ahogy azt én 1988-ban megtehettem. „C14-Crash” címmel egy fizikus és egy technikatörténész szisztematikusan kimutatta, bizony, több sebből vérzik az 1949-ben Willard Libby által kitalált metódus. [162.8] Már rég tudomásul kellett volna venni, hogy ez a módszer nem kínál olyan szilárd alapot a kutatóknak, amit azok tőle remélnek.


Korhadozó fatámaszok
Ennél több várható az évgyűrű-analízissel végzett favizsgálatoktól. Végtére is a korai középkorban sokkal ritkábban építkeztek kőből mint fából; akkoriban az a helymegjelölés, hogy „Steinkirchen” (kőtemplom) még szokatlan építményre utalt. A Meroving-és a Karoling-frankok egyaránt eleve a favázas szerkezetű építményekhez voltak szokva, nem pedig a kőmegmunkáláshoz. Itt tehát alkalmazható az évgyűrűs datálás. Ez a módszer arra épít, hogy a fáknak minden évben egy gyűrűt kell növeszteniük. Egy ősöreg, de ma kidöntött fával máris évszázadokra hatoltunk be a múltba. Ha pedig sikerül egy ilyen fa gyűrűit átfedéssel összekapcsolni egy még idősebb fa gyűrűivel, akkor a múltba vezető híd még hosszabb lehet.

Amikor a legújabb tudomány Ernst Hollstein jóvoltából nekilátott, hogy évgyűrűk standardizált sorrendjét (szekvenciáját) állítsa fel a jelentől a lehető legtávolabbi múltba nyúlóan, a X. évszázadig viszonylag gyorsan haladtak. Volt elégséges anyag, amely sokszoros átfedéssel „aládúcolta” a sorozatot. Az azt megelőző időszakban azonban nehézkessé vált minden. A római kor bőséges leleteit szekvenciába rendezték - csakhogy a kora középkornál olyan sötétségbe ütköztek, mintha egy sűrű erdőbe tévedtek volna. (Hans-Ulrich Niemitz persze azonnal vázolta a problémát és saját egykori megoldását.) [1629]

Merthogy - szinte természetesen - alig van némi famaradvány a korai középkorból: a 720 körüli éveket csupán négy tölgyfapróbával támasztották alá... Elképzelhető, hogy valamennyi akkori faszerkezetes ház leégett, minden fa építőanyagot eltüzeltek vagy újra felhasználtak?

Hogy a korai középkort „megmentsék”, és a fentiek ellenére mégis meglegyen a maga standard szekvenciája, két döntés született: a bükkel további fafajtát vettek be a vizsgálandó anyagok közé, és a módszert alapjaiban megváltoztatták. Az optikai irányultságú eljárásból matematikai-statisztikai lett, amely bonyolult számítások sokaságával abból a szempontból vizsgálja az egyik próbából származó évgyűrűket, hogy megfelelnek-e és ha igen, mennyire egy másik próba gyűrűinek, még ha utóbbi egészen más növekedési körülményekkel bírt is.

E huszárvágással 1970-ben a római korig ívelő „fahidat” vertek - négy kényszerű törésponttal. Niemitz szavaival: „Hollstein négy nehézségbe ütközött, mely - amennyiben tudtak volna a kronológiai tévedésről - várható volt: először a fahiány, másodszor a datálás ingadozásai a kutatás területén éppen ezen időszakra vonatkozóan [...], harmadszor szorosan egymás mellett talált fák, háromszáz éves időbeli távolsággal (Mainz, Altrip, stenbachi Einhard-bazilika), továbbá negyedszer rendkívüli problémák két helyen (a »sumákhelyek«) - ahol is minimális és ijesztően csekély a leletsűrűség (380 és 720, tehát 340 évnyi táv).” [1630]

Azóta sok igyekezetei fordítottak arra, hogy a gyenge láncszemeket kivegyék a sorból, sőt, meg is próbálták elrejteni azokat. Ez olyan jól sikerült, hogy 1991-ben a francia dendrokronológia két szakértője, Lambert és Lavier ekként értékelte német kollégáit: „Olyan csodadátumokat („magic dates’) állítanak elő, amelyek kizárólag saját meggyőződésükön alapszanak - titkos eljárások és standard szekvenciák alapján („secret procedures and masters”) (vagyis nincs pontosan rögzítve, egyikről sem vitatkoztak, egyiket sem publikálták). Következésképp: hogy is tudnánk az említett laboratóriumok által előállított dátumok hitelességét elfogadni?” [1631]

Manapság egyedül a szakterületben járatosak képesek megvizsgálni az évgyűrűsorozatok helyességét, a többieknek nem marad más, mint bizalmat szavazni az évszám-megállapítások- nak. Emiatt csupán kifejezésre juttathatjuk abbéli gyanúnkat, hogy megkétszereztek részsorozatokat a fantomévek famintákkal és megfelelő évgyűrűkkel történő lefedése végett.

Ezzel kapcsolatban hadd említsek egy példát. Max Kemer aacheni középkortudós egy rádióvita során (1997. január 1., Deutschlandradio, Köln) az aacheni dómból származó famaradvánnyal érvelt ellenem. [1632] A kupola körül lévő fából készült koszorú szúette maradványáról van szó, mely nyugodtan elkorhadhatott, minthogy a kezdeti megkeményedés után a beépített „vasfűző” vette át a szerepét. A darab 56 évgyűrűt számlál, kivágásának idejét Hollstein (1980) 776±10-re teszi.

Dendrokronológusunk csak a standard sorozat előállítása után jelölte ki korát. így hát abból kell kiindulni, hogy ez a viszonylag kevés gyűrűt tartalmazó darab más, későbbi korhoz tartozó standard sorozathoz is illeszkedhetett volna.

Végül arra hívnám fel még a figyelmet, hogy a természettudományi módszerek és eredmények kölcsönösen hitelesítik és kalibrálják egymást. A „Cl4” nem ad ki automatikusan abszolút dátumokat, csupán mérési adatokat, melyeket először át kell számolni évekre. Mivel a mindent eldöntő C12/C14 reláció minden egyes évben és minden egyes területen más lehet, Libby az ókori rómaiak, ptole-maidák és egyiptomiak történetileg elődatált famaradványaihoz képest kalibrálta mérési értékeit. így az uralkodó kronológia összes lehetséges hibája átköltözik a természettudományos időmeghatározásba. Ez sem elég azonban, mert természetesen a famintákat is mindaddig elődatálják a C14 segítségével, amíg még „úsznak”, értsd: ameddig egyáltalán nem tudják, hogy egy régi tölgyfa törzset a Kr. u.-i 1. vagy a Kr. u. 2. évezredben kell-e elhelyezni.

Ezek után azon sem kell csodálkoznunk, hogy az évgyűrűs és a C14-es módszer eredményei ugyanazon korszakokban köszönőviszonyban sincsenek egymással. Az érdekeltek rémülten állapították meg a hetvenes években, hogy a standard évgyűrű-szekvenciák leselejtezték a nekik alapul szolgáló C14-értékeket. Kr. e. 500-tól a C14-és a dendroértékek állandóan szétváltak: például egy C14-gyel Kr. e. 2500-ra besorolt próba dendróval meghatározva Kr. e. 3000-re tolódott. így őrződött meg minden eredeti hiba és terjedt tovább, a kölcsönös „kalibrálással” így keletkeztek tévedések mind nagyobb nagyságrendben. Blöss és Niemitz szintén tárgyalta a dendrokronológia gyengeségeit és összejátszását a Cl4-gyei. [1633]

Magyarán: még az egzakt természettudományok sem precízebbek, mint a leggyengébb humán bölcselkedés. Ameddig nem léteznek abszolút, viszonthitelesítés nélküli dátumok, addig a fizikai-matematikai mérési értékek sem mondhatják ki az utolsó szót.


Korszakköltés Keleten

Fentebb megállapítottuk, nem csupán bőséges archeológiái és kronológiai adatok vannak a kezünkben a kitalált évszázadok bizonyítására, de azt is feltételezhetjük, hogy az időbetoldás legcélirányosabban úgy oldható meg, ha a vonatkoztatási pontot megváltoztatják. Ebben az esetben ugyanis a „normális” kortárs egyáltalán nem veszi észre, hogy más korszakszámításra való átállással még az órát is előreforgatták. Most már tudjuk, hogy a X., legfeljebb a korai XI. században egész Európában új időmegjelölést vezettek be: négy világkorszak-számítást a „Teremtés után” kiindulópontra építve, valamint a számunkra ismerős „Krisztus születése utáni” évek számolását. Ajánlatos tehát eme időszakban kutatni a korszakátállítás és a koholt történelem szerzője vagy szerzői után.


Ki, hol, mit, mikor, miért, hogyan és mennyit?
Most tehát közvetett bizonyításba kezdünk, melynek más a súlya, mint az eddig felhozott matematikai számításoké vagy archeológiái tárgyi bizonyítékoké.

Nagy meglepetést okozna, ha fennmaradt volna egy olyan írásos oklevél, melyben például ez áll: „En, I. Frigyes császár, akit Barbarossának neveznek, ezennel megbízom kancelláromat, Rainald von Dasselt, hogy számomra egy még nagyobb Károlyt hamisítson elődömül.”

Persze, ilyet hiába keresnénk. Az bizonyítható, hogy Frigyes tőle telhetően kihasználta emlékezetes elődjét, Károlyt: Róma és a pápa ellen folytatott harcában kinevezett egy ellenpápát, aki Károlyt szentté avatta; az aacheni palotakápolnát nagy Károly-emlékhellyé tette, s az elrejtett sírboltból ide helyezte át csontvázát az azóta meglévő Károly-ereklyébe; ennek dísztábláját pont Nagy Károly Santiago de Compostelába vonulása illusztrálja (ami már akkor is mondainak hatott), hogy a zarándokok folyamát Rómától el-, Jákob útjára vezesse. A propaganda kimutatható, nem úgy a nagy óraátállítás és a még nagyobb, 300 kitalált évet átívelő történelemköltés. Legalábbis ezen az úton nem juthatunk el a kitűzött célhoz.

Helyette valószínűségekkel tudunk szolgálni, motívumokkal és megfigyelésekkel. Egyelőre maradjon nyitva, rátalálunk-e az igazságra, vannak-e még jobb motívumok, netán még megfelelőbb főszereplők.

Bizonyára nem hamis gyanúsítgatás, ha a kezdeményezőket a legmagasabb körökben sejtjük. Egyetlen magánember, egyetlen tudós sem tudta a középkorban az idősablont megváltoztatni. Ez csak ott volt lehetséges, ahol a hatalom trónolt.

A X. század legnagyobb hatalmi centruma Konstantinápoly. A bizánci császár - az iszlám és különféle támadások ellenére - továbbra is nem csupán impozáns birodalommal bír, de a legjobban szervezett közigazgatással, valamint egy hozzá igen közel álló egyházzal. A jeruzsálemi, alexandriai és antióchiai pátriárkák bukásával automatikusan a konstantinápolyi pátriárka birtokolta a legfőbb pozíciót. Vele összevetve Nyugaton a római püspök periférikus jelenségnek számított. Nagy Gergelyt később meg kellett kettőzni, hogy megfelelhessen szerepének mint egyháztanító és szent; [1634] miután ő sírba szállt - itt átsiklunk a sötét évszázadok felett - Róma püspökének hivatala végérvényesen a római famíliák kezébe került, s vált mindenféle hatalmi intrikák játékszerévé. Ezen áldatlan vircsaftnak csupán akkor lett vége, midőn III. Ottó császár Karintiai Brúnóval az első németet (996), majd aurillac-i Gerberttel (999) az első franciát ültette Szent Péter székébe. III. Ottó egyébiránt maga is közvetlenül bizánci leszármazott volt, tekintetünket tehát joggal irányítjuk a keleti impérium felé.


Bíborbanszületett Konstantin

Nevezett császár helyes besorolásához két olyan cselekményszálat kell újból egyesítenünk, melyeket éppen ő maga zavart össze. Tézisemben a reális eseményeket követve a Kr. u. 614. év után közvetlenül a 911-es kezdődik.

A császári birodalmat 600 körül katonailag meggyengíti az avarok előrenyomulása a Balkán-félszigeten. Phokas személyében 602 óta egyszerre ül ijesztő és tehetségtelen figura a trónon, mely csak császárgyilkosság útján került e torzszülött hatalmába. A perzsák királya, II. Huszrau kihasználja a kedvező pillanatot, és megtámadja Bizáncot, állítólag azért, hogy bosszút álljon a meggyilkolt császáron. Phokas terrorkormányzatát utóda, Herakleiosz 610-ben megdönti, ez azonban egyáltalán nem akadályozza a perzsa seregek további előrenyomulását. Feltartóztathatatlanul törve előre meghódítják Kelet-Anatóliát, Mezopotámiát, Szíriát, Palesztinát, Egyiptomot, és az észak-afrikai partok mentén elvonulnak egészen Tripoliszig.


A Szentkereszt
Döntő elem, hogy 614. május 22-én Jeruzsálem háromhetes ostromzár után kénytelen megnyitni kapuit a perzsák előtt. A következmény lesújtó: a város napokig lángokban áll. „Bizáncban mindennek lesújtó hatása volt, kivált hogy minden ereklyék leg-drágábbika, a Szentkereszt is a hódítók kezébe esett, s azt Ktészifónba hurcolták.” [1635]

Ugyanabban az évben esik el egy fontos helység a szlávokkal vívott csata során: Szalona, melyet ma jobban ismerünk a szomszédos Splitről és Diocletianus palotájáról, amit szintén akkor veszítettek el a bizánciak.

Történelemszemléletemben az eztán következő események sora kérdőjeleződik meg, mégpedig igen súlyosan. Miközben Bizáncnak rendkívüli területi veszteségeket kellett elviselnie keleten, nyugaton és északon, csapatainak óriási része pusztult el a csatatereken, ráadásképp Egyiptommal éléskamráját is elveszítette - hirtelenjében „mesébe illő eredmények” váltják fel a végzetes vereségeket. [1636]

Herakleiosz császár egy mennyei sugallatban bízva átvezényli utolsó ép seregét Örményországba, és azon keresztül megtámadja Perzsiát. Miközben Konstantinápolyi 626-ban a perzsák, bolgárok, szlávok és gepidák támadják tengerről és szárazföldről, Herakleiosz messze Keleten állomásozik, majd 627-ben éppen Ninivénél győzi le a perzsa sereget, s viszi vissza diadalmenetben Jeruzsálembe a Szentkeresztet. A hazáját sújtó többfrontos háború kellős közepén teljes hat évet tölt külföldön, melynek megkoronázásaként 630-ban - az előttünk már jól ismert március 21-én - a Szentkeresztet ismét felállítja Jeruzsálemben. Az a feljegyzés csak hab a tortán, amely szerint röviddel halála előtt nem akart visszatérni a fővárosba, mert rettegett a tengeri átkeléstől. A hű alattvalók végül a szó legszorosabb értelmében áthidalták a problémát: homokkal és avarral álcázott hajóhidat építettek neki a Boszporuszon át, hogy véget vethessen a Konstantinápolyban kibontakozó felkelésnek. [1637]

Xerxes kora óta ismert, hogy a hevesen hullámzó Boszporuszon képtelenség hidat verni. Akkor viszont heteken át várakoztak a császárra a kész tákolmánnyal, igaz, közben zajlott egy összeesküvés, melyet mindazonáltal felfedtek... Herakleiosz életrajza szinte oly csodaszerű, hogy már-már szentségtörő kajánkodásra készteti az embert: miért nem az ő születésétől számítjuk az időt?...

De térjünk vissza a kereszthez. A legszentebb relikviát részekre osztják - Róma is alkalmat kap rá, hogy megépítse a Santa Croce in Gerusalemme-székesegyházat. Ehhez képest Jeruzsálem és a kereszt egy gerendájának 637-es, újbóli elvesztése már jóval kevésbé izgatja fel a kedélyeket; visszaszerzésükről nincs már szó.

A Szentkeresztet - bár figyelembe vesszük a hol ide, hol oda pártoló hadiszerencsét - minden valószínűség szerint csak egyszer ragadták el. A perzsa hódítás továbbvezetett Egyiptomig és Líbiáig, ez - ha 614 és 911 egymás után jő - közvetlenül 911 után történhetett. Egyiptomban a perzsák megismerték a Koránt, s vele az iszlámot, a X. század folyamán átformálták a könyv vallásává, melynek szövegét máig arabul olvassák. Ha folytatják előrenyomulásukat Nyugat felé, akkor 911 és 920 között érhetik el Spanyolországot. A számunkra már ismerős III. Abd er-Rahman (eddig 912-961) a félszigeten először kikiáltja az emirátust - mely állítólag 755 vagy 756 óta áll fenn -, és hamarosan rá a ka-lifátust (929). Az áthagyományozott dátum (912) nem helyes, mert az első jelentős andalúziai nyomok csak a kalifa Medina Azaharban lévő rezidenciájából származnak. [1638] Ennek a palotának az alapjait pedig 936 körül rakták le Córdobán kívül.

Itt pedig álljunk meg egy szóra a valósággal csíkokra osztott Észak-Afrikánál. A Maghrebban 910 körül tűnik fel a Fatimidák fejedelmi nemzetsége, mely Mohamed lányára, Fatimára vezeti vissza magát. Az eddigi sémában azonban homály fedi, hogy miért csak most „fedezték fel” a próféta közvetlen utódait - hiszen eladdig csak férjének, Alinak, tehát Mohamed vejének az ivadékai uralkodtak. A Brockhaus ezért tömören csak az „állítólagos ősanyáról” beszél.

A kitalált évszázadok tézise sok mindent megvilágít. Már nem szükséges azon csodálkoznunk, hogy miként sikerülhetett a néhány oázisból származó, szükségszerűen kisszámú arabnak ilyen eredményesen megtámadnia Spanyolországtól az Indusig koruk valamennyi nagy birodalmát; ez a perzsa seregekről inkább feltételezhető. Világossá válik a művészettudomány azon rejtélye, hogy Spanyolországban miért található az arabnál jóval több per-zsa-szír elem. Megérthetnénk azt is, hogy Iránban az ősi zoroasztrizmussal szemben miért csak a X. században jutott érvényre az iszlám, s nem okozna fejtörést, hogy Firdauszi egyáltalán nem tudósít Perzsia arab meghódításáról. Többé nem kellene azon töprengenünk, miképp vezérelhette négy meggyilkolt kalifa is az események ellenére különféle döccenő nélkül a nagy arab hódítást: elvégre a kalifákkal egyetemben a háborúk is fiktívvé válnak. Arra is találnánk magyarázatot, hogy a korai X. században hogyan keletkezhettek állat-és emberábrázolással ellátott érmék, s miért találunk ezekből többet, mint azokból, amelyek megfelelnek az „ún.” tiszta tannak - holott utóbbit állítólag már a VII. században maradéktalanul betartották. [1639]

No de egy ideje már elejtettük a kereszt történetének fonalát
 - holott annak elveszítése a késő antik embert a kora középkorihoz viszonyítva minden másnál jobban foglalkoztatta. Nemsokára kivesézzük ezt a témakört.


Bizánc a X. században
Most átsiklunk a VII., VIII. és IX. századon, elvégre ezek bántóan üresek. A kora X. századi Bizánc épp oly rosszul néz ki, mint a kora VII. századi. A Kelet-Balkánon ott leselkednek az ellenségek: bolgárok, magyarok, besenyők és szlávok; az iszlám által meghódított keleti és déli területeket nem tudják visszaszerezni. A 911. évet megelőzően - eddigi ismereteink szerint - nyugtalanság uralta a császári szobákat. Leó négy éven belül háromszor megözvegyült, mire Zoé egy házasságon kívüli fiút szült neki. Leó, miután ezt a fiút egy évvel korábban társuralkodóvá koronáztatta Konstantin néven, 912-ben meghalt. Az utód, Alexandrosz csak egy évvel később halt meg, miután majdnem kasztráltatta a dinasztikus okokból veszélyes fiúgyereket. A gyermek, vagyis a későbbi VII. Bíborbanszületett (Porfiirogennétosz) Konstantin helyett - aki a makedón dinasztia egyetlen sarja volt - egy eunuch vette át a kormányzati ügyek intézését, jóllehet ebben gátolta Zoé, a császár özvegye, valamint Romanosz Lakapenos tábornok, aki örmény parasztfiúként került az udvarba, és jutott aztán a régensségig. A császári özvegy kifúrása után még az ifjú császárnak is apósa lett, és ezzel a birodalom legitim ura, mert a voltaképpeni császárt 24 évre kizárta az államügyek intézéséből.


28. kép
A Bizánci Birodalom a feltételezett  EX. És XI. században. Bizánc a jusztíniánoszi nagybirodalom összeomlása után is még nagy részeket foglalt magába a mai Görögországból és Törökországból, továbbá Ciprust és területeket a Krímben, valamint Dél-Itáliában.

Ebben a majd negyed században kellett VII. Konstantinnak kényszerűségből a tudományok felé fordulnia, majd midőn Romanosz fiai megbuktatták apjukat, sikerült letartóztatnia őket, s 945-ben az amúgy 24 éve megkoronázott császár végre maga vehette át a hatalmat, s még 14 évig gyakorolhatta azt.

Bíborbanszületett Konstantin az egyik legpallérozottabb elme a bizánci trónon, melynek birtokosai egyébként is összehasonlíthatatlanul jobb képzést kaptak, mint nyugati „kollégáik”. Konstantin regnálása alatt fejeződik be a többfrontos háború, először az oroszokkal kötött kereskedelmi szerződés (911), majd a bolgárokkal megkötött béke (927) által. Ezután megkezdődhetett „a bizánci történelem nagy évszázada, amely politikai és kulturális értelemben egyaránt csúcspontnak tekinthető”. [1640]

A csúcspontot nagyon különös eseményeknek kellett megelőzniük - melyekkel kapcsolatban többször idézzük a bizantinista Peter Schreinert.

„A 600 és 800 közötti, »sötét évszázadoknak« nevezett korszak érzékelhető hiányossága a történeti hagyomány meglazulása. Önálló történeti művek egyáltalán nem maradtak fent ebből az időszakból.” [1641]

Majd csak 800 után tűnnek fel újra a historikusok: Theophanes a 813-ig terjedő időt tárgyalja, a rejtélyes Georgiosz 842-ig vezeti krónikáját. Theophanes krónikáját csak a X. század közepén folytatják, Porfürogennétosz megbízásából. „Eredeti műveket nem őriztek meg a IX. századból: a császári redaktorok alapos munkát végeztek, és úgy mutatták be a múltat, ahogy annak a X. századból visszatekintve a császári ház szempontjából ki kellett néznie. Erre sürgető szükség volt, kevésbé az ikonoklaszta »reakció« miatt - vagyis hogy a 813 és 843 közti időszakot fekete színben fessék meg mintsem inkább hogy megszépítse saját dinasztiájának homályos indulását. Az objektivitás koronáját maga a tudós császár helyezte el a művön, amikor egymaga fogalmazta meg a nagyapjáról (és ezzel a dinasztia kezdetéről) szóló fejezetet.” [1642.]

Eddig jól érthető a dolog; bántó fényt vet az egykori történetírás valódi feladatára - már ezért is teljes gyanakvással kell vizsgálnunk. De vajon mit kell itt megszépíteni?
 Baszileiosz, a parasztgyerekből lett lovászfiú hitszegésekkel jutott feljebb a rangsorban, olyannyira, hogy közvetlenül a csúcs közelébe került. Ennek meghódítása érdekében elébb Bardasz társcsászárt ölte meg és lépett helyére, 867-ben aztán meggyilkoltatta III. Mihály császárt, és a meggyilkolt egykori szeretőjével karöltve lépett a trónra, megalapítva a makedón dinasztiát. Tévedés ne essék: ez a megszépített változat. Az ember pedig eltűnődik: magasságos ég, mi lehetett akkor a történeti valóság?

Az unoka, Porfürogennétosz később még betoldja a szokásos legitimációs eszközöket, tehát a „nemzetségfát, prófétai jóslatokat, stb.”. [1643]

És mi a helyzet ő magával, ezzel a házasságon kívül nemzett gyerekkel, aki éppen ezen okból a megszépítő „Bíborbanszületett” melléknevet viselte, mely csak a legcsászáribb családot illette meg?

Ha visszapillantunk a 911-614-es időszegély fölött, és valami még szörnyűbbet próbálunk magunk elé képzelni, akkor feltámad a gyanú, hogy a 905-ben, illetve, a fantomkorszakot elhagyva 608-ban született Porfürogennétosz akár a császárgyilkos Phokas házasságon kívül született sarja is lehetne, aki helyett kezdetben Herakleios uralkodott. Ez azonban semmi esetre sem tarthatott 610-től 641-ig, és nem hódíthatta vissza a Szentkeresztet egy szédületes hadászati manőverrel, hanem néhány év után meghalt: emellett szól, hogy az arcképével ellátott érmék száma csökkenni kezd 612 után. Herakleioszra következett volna aztán Romanosz Lakapenos régenssége, közbeiktatva Alexand-riosz egyéves uralkodását.

Herakleiosz oldaláról amúgy is van egy társuralkodónk, akit 613-ban kétévesen már megkoronáztak: fia, III. Konstantin. Árnyékban élt, 941-ben (641?) három hónapra császár lesz, hogy aztán végezzen vele a sorvadás. [1644]

Ennyiben kézenfekvő lenne III. Konstantin és VII. Konstantin azonosítása. [1645] Ebben az esetben Porfürogennétosz Herakleiosz egyik fia volna, nem pedig Phokasé - amitől még nem értenénk, hogy miért volna számára jobb ősapa a császárgyilkos I. Basileios -, azon kívül, hogy az elsődleges cél a 614-ről 911-re történő ugrás palástolása.

Ehelyütt nem szeretnénk elmélyíteni a dinasztikus problémát, mert az ilyen fajta összefüggések még generációkon át fogják foglalkoztatni a fakultásokat, mihelyst teret nyer a kitalált évszázadokról szóló tézis.


Az átírási akció
Visszatérünk Peter Schreiner „Szellemi élet Bizáncban” című művéhez, ami ezt követően az újonnan bevezetett írással foglalkozik. A megszokott majuszkulaírás* mellett 835-től bekapcsolódik a minuszkula, „mely a kurzívírás bizonyos formáiból származott. A folyamat sok részletét még homály fedi [...] A jelen összefüggésben azonban ez a kérdés kevésbé fontos, mint az a tény, hogy mintegy fél évszázad lefolyása alatt majd az összes majuszkulában megfogalmazott írást átírták minuszkulába. [...] Már 900 körül alig keletkezik - eltekintve a liturgikus szövegektől - néhány régi írásformában írt kódex. A munka végrehajtásáról alig rendelkezünk némi információval, egyedül az eredmény látható. Hipotézisszerűen abból indulunk ki, hogy mindig csak egyetlen egy mintapéldányt írtak le, amit utána rendszerint megsemmisítettek. Ez mindenesetre megköveteli a nehezen elképzelhető tervezést, irányítást és központosítást. Bizonyosan nagyszámú másoló tevékenykedett, aki (amint azt a sok pontosan írt kódex mutatja) jól ismerte a klasszikus nyelvet is, vagy képzett szakértők tanították, irányították őket. A tevékenység, mint mindig, csendben haladt, ám kétségtelenül széles területen nyitotta meg az utat, hogy újra foglalkozzanak a régi, egyházi és profán szövegekkel. Kultúrtörténetileg az átírás egész folyamata nem csekélyebb jelentőségű, mint az a jobban ismert esemény, amikor a kései XTV században a humanisták „megtisztították” a nemzeti latin („gótikus”) írásformákat. A könyv ismét olvashatóvá vált, immár nagyobb körben.” [1646]

A nagyszabású akció leírása egy bizantinista kutató szavaival megfogalmazva - igazán finom csemege. Ebből ugyanis kiderül, miként kell magunk elé képzelni egy teljes korszak kitalálását és benépesítését: a munka az egész birodalom területén, központilag vezetett irodákban folyik; megsemmisítik a régi írásokat, amelyek tartalmát soha nem ismerhetjük meg, nem tudjuk, mit hagytak ki belőlük, avagy mit írtak hozzájuk - ennek ellenőrzése leheteden; mindezt pedig záros határidő alatt hajtották végre.


*Majuszkula (lat.): a kezdő vagy nagybetű régi elnevezése.
Két kérdés izgat minket különösen. Az első: vajon a bizánci tudósok valóban csak azért vállalták volna magukra az egész munkát, hogy ismét olvashatóvá tegyék a könyveket, mintha valamiféle konkurenciától tartottak volna? Aki ezt tette, már korábban is sokat olvasott, hogy az átíróakció idején sokkal többet olvasson. P Schreiner egy lábjegyzete még rejtélyesebbé teszi az egészet: „Ignatiosz pátriárka élete [...] a IX. század hetvenes éveiből mutat példát, amikor állítólag már senki sem tudott elolvasni egy olyan könyvet, melyet az úgynevezett alexandriai majuszkulával (VI-VII. sz.) írtak. A túlzás mögött valós lényeg húzódik meg, mely megvilágítja a helyzetet.” [1647]

Ez felvet egy köztes problémát: olyan gyorsan távolodott volna el az írás eredeti kiindulási formáitól, hogy már csak kevesek tudták elolvasni a régi szövegeket? Nehezen hihető - hiszen az egész birodalmat átfogó átírási akciót eleve lehetetlenné tette volna, ha nem találnak elegendő számú írnokot, aki még el tudja olvasni a régi írást. Ennyiben megkérdőjelezhető a Schreiner által említett olvashatósági motívum.

Másodszorra az a kérdés merül fel, hogy mikor hajtották végre az átírási akciót, elvégre azt épp a kitalált évszázadokban vitték végbe. Nézőpontunkból nyilvánvaló, hogy a X. századot, ezt a „nagy évszázadot” jelöljük meg. Ekkor ugyanis összhangban van más olyan munkákkal, melyeket biztosan Porfürogennétosz alatt vittek végbe: a politikai, a morális-irodalmi és a természettudományi enciklopédiák összeállításával.


Az enciklopédiák
A politika területén mozgó három alkotás önálló műveket jelent, s ezeken „nyugszik a bizánci állameszme történeti fejlődéséről alkotott majdnem teljes elképzelésünk”. [1648]
 Az irodalmat főként az eredetileg 50 kötetes „Excerpta” képviseli, antik és bizánci művekből készített kivonataival. Ehhez csapnak hozzá egy lexikont is, mely Porfürogennétosz saját munkáiból merít, és egy epigrammagyűjteményt, amit a császár előtt állítottak össze. A természettudományi enciklopédia, ezekkel összevetve, kevésbé jelentős.

Az új történeti sémában felismerhető, hogy az újraírás és az enciklopédikus összefoglalás voltaképpen egy kaptafára készül. S annál érthetőbbé válik, hogy az egész kora bizánci és antik korszakot - amennyiben csak Bizáncon, s nem az arabokon meg a nyugati keresztényeken keresztül hagyományozódott ránk - miért kizárólag Porfiirogennétosz szemüvegén át látjuk. Mikor befolyásolta bárki eredményesebben a kortársak és az utódok pillantását egyaránt?

Érdekes módon, ezen szenvedélynek akadtak előfutárai is. Hogy ismét P Schreinert idézzük: „Az első, aki egyfajta privát enciklopédiát hozott létre, Photios pátriárka volt a híres »Bibliothéká«-jával.” Schreinemek azonban rögvest relativizálni kell korábbi kijelentéseit, melyek szerint éppen akkortájt halt ki a könyvolvasási képesség. Mert ez az előkelő családból származó személyiség talán „a legjobb példája annak, hogy a klasszikus műveltség soha nem hanyatlott le.” „Pontosan abban az időben kapta képzését, amikor a tudományok csupán tengődtek.” [1649]

Tehát mégis voltak tudósok, sőt ebben az esetben egy pátriárka, aki ellenállást tanúsított az írás megváltoztatásával és a képrombolók műveltségellenességével szemben? De mikor élt? „Különösnek látszhat, hogy sem születésének, sem halálának évét nem tudjuk, életének ideje mégis 810 és 880 között sejthető [...] A »Bibliothékának« csekély hatása volt a bizánci utókorra.” [1650]

Igazán megemlíthette volna, hogy a nála található 150 vagy 
 280 könyvkivonat [1651] kizárólag olyan könyvekről szól, melyek 
 614 előtt jelentek meg. Eura egy szerzet volt mindenesetre ez a pátriárka, elvégre nem vett tudomást saját korának egész irodalmáról, teljesen a múltban élt, amely jóval több mint 200 évre nyúlt vissza.
 Ez a megfigyelés kevéssel 614 elé vagy 911 utánra helyezi Photiost. Ő, aki egészen a „réginek” szentelte magát, egyszersmind az enciklopédia „modem” gondolatát is megszülhette, amely immár kézzel fogható gyümölcsöket terem.


Ki, mikor és hol (I.)?
Az óra előreforgatásához és a kitalált időtartam megtöltéséhez megtaláltuk ideális jelöltünket: Bíborbanszületett Konstantint. Egy császár, aki nem vagy még nem uralkodhat, ambícióit ezért a tudományban éli ki. Végül megkapja az egyedüli rendelkezési jogosultságot minden döntés felett; alátartozik az akkori idők legjobb közigazgatása. Azt már tisztáztuk, hogy mind a közigazgatás, mind a másolók irodái képesek voltak nagy teljesítményekre. Elegendő értelmiségi dolgozott soraikban, akik nem csupán betűhíven írták le a szövegeket, hanem közben betartották a minőségi követelményeket is. Szintén megtudtuk, hogy ebben az évszázadban vezették be a „Teremtés utáni” új időszámítást. Mi lett volna, ha a Szeleukida-korról a világkorszakra történő átmenet során a „Szeleukida-éra szerint” számolt 958. évet a „Teremtés után” számolt 645 3-mai helyettesítik? Egy akkori, nem igazán pallérozott kortárs gyorsabban észrevette volna - egy mai olvasóhoz képest -, hogy itt csöndben és titokban betoldottak 297 évet? A mi időszámításunkban Kr. u. 945 állna, Porfürogennétosz trónra lépésének éve.

Ekképp rejtélyünk megoldása szempontjából a ki, a mikor és a hol kérdését megválaszoltuk. De hogy állunk a miérttel? Miért ez a hatalmas felfordulás?


Keresztény relikviák és ereklyék

Nincs új a nap alatt, jegyezte meg egyszer Rabbi ben Akiba. így nézve a dolgot, a mozgatórugók után kutatva azokból a motívumokból indulhatunk ki, melyek ugyanúgy felizgatják az embert ma, mint egykoron: hatalom és befolyás, gyűlölet és szeretet, kíváncsiság és fundamentalista célok. Míg a régebbi időben a politikai intrikáknak sokkal kevésbé szabott határt a morál - a gyilkosság bőven a szokásjog részét képezte -, egy tényezőtől nem tekinthetünk el. Erre sokszor kevésbé figyelünk, csupán a néven nevezett, fundamentalistáknak bélyegzetteknél vesszük számításba (akkor viszont meglehetős megütközéssel): ez pedig a vallás.

Habár ma nagy csodálattal és tisztelettel állunk meg az ősi keresztény dómokban, nehezen tudjuk magunk elé képzelni, amint egykoron szó szerint mindent latba vetettek, hogy megkíséreljék e szent helyekre beszerezni egy úgyszintén szent ember holttestét. Ez történhetett ajándékozással vagy csodás megtalálással, mint Santiago de Compostelában, ahová Jakab apostol teste a tengeren sodródott; történhetett lopással, amint azt a velencei legenda meséli Szent Márkról, a város védőszentjéről, akit disznóhús alá rejtve oroztak el a moszlimoktól; netán misztikus átszállítással, ami Szent Benedek esetében oda vezetett, hogy a szent teste momentán egyszerre található meg Monté Cassinóban és Saint-Benoit-sur-Loire-ban; [1652] ugyanakkor elérhették erőszakkal is, mint a Három Királyok esetében, akiknek földi maradványait Milánó meghódítása után (1162) Barbarossa adta át kancellárjának, a kölni érseknek, Rainald von Dasselnek.

Mivel a hívők számára ezek a relikviák a mai emberi ésszel elképzelhetetlen eszmei értékkel bírtak, teljesen természetes módon hovatovább portékává lettek, piaci árakkal. A X. században szokásban volt, hogy egyfelől a szentek csontjait apró darabkákra osszák, másfelől érintés által teremtsenek újabb relikviákat (amelyek attól váltak azzá, hogy érintkeztek az adott szent holttestével). Az efféle termékekkel aztán jövedelmező kereskedelmet folytattak. [1653]

Merkantilizmus és fétisizmus találkozott itt egymással, s noha egyiket sem könnyű levezetni az evangéliumból, a keresztény hitnek és reménynek mindenesetre elsőrendű alkotórészévé vált.


Bizánci birodalmi relikviák
A keleti kereszténységnek kevésbé volt fontos ez a hullarablás, mint a nyugatinak. Bizáncnak megvoltak a maga birodalmi relikviái, melyek még egészen a palládium antik hagyományának eszméjét testesítették meg: kultikus kép, mely óvja a várost. A trójai időkben Pallasz Athéné lándzsás-pajzsos kis szobrocskája képviselt hasonló erőt: miután Odüsszeusz és Diomédész elrabolta, lehetővé vált Trója meghódítása. Az elrabolt védőkép aztán Athénra szállt át - mindazonáltal arrafelé nem bíztak eléggé csodatévő erejében, hiszen a város további palládiumokat is gyűjtött, amiért neve némely nyelvben Athéné többes számát fejezi ki, miközben Argosz, Róma és más városok csak a trójai palládium birtoklására vágytak. Konstantinápoly kései alapítása, új fővárossá emelése a római palládium titkos, mégis köztudott átszállításával egyetemben történt.

Persze, biztonsági okokból még egy második szűznek is védenie kellett Konstantinápoly városát: ő volt a „Blakherniotissza”. Szűz Mária durva gyapjúból készült köpenyéről van szó: állítólag Jeruzsálemből rabolták el egy zsidó nő ládájából; később keresztes lovagok rabolták el, egy darabkája a limburgi sztaurothékában őrződött meg. [1654] A történet szerint Mária a 626-os és 860-as flottatámadásokat - melyeket én a görögtűz túl korai bevetésével együtt fiktívnek tartok - a viharok erejével verte vissza.

A kivonuló csapatokat egy speciális birodalmi palládium óvta. Először I. Konstantin labarumát vitték a császári csapatok előtt, vagyis a Krisztus-monogramos zászlót. Mivel Juliánusz aposztata, a pogányságba visszazuhant császár profanizálta ezt a jelet, 574-től a kamúliai leplet használták. Ebből a célból a kis kappadókiai helységből külön a fővárosba vitették ezt a Krisztusképet. [1655] Igaz, 587-ben máris csődöt mondott a saját hadsereg ellen, azaz elvben a levitézlett kabalák közé sorolhatták volna, mindazonáltal mégis hozzásegített Herakleiosz - valóságot nélkülöző - perzsa hadjáratának dicsőséges befejezéséhez, és a Szentkereszt csodálatos visszaszerzéséhez, hogy aztán röviddel 705 előtt eltűnjön Konstantinápolyból. [1656] Nem tisztázott, miként keveredhetett el ily szimplán ez a birodalmi palládium. S jóllehet Bizáncnak sürgősen szüksége volt egy hatékony ereklyére, pótlására - még mindig a hagyományos dátumkeretek között - kereken 240 évet hagytak maguknak az erre „szakosodottak”.

A császári birodalom csak a X. században szállított át egy újabb birodalmi relikviát Konstantinápolyba. Ennek céljából 943-ban szabályos hadjáratot indítottak, melyről Ian Wilson tájékoztat minket. [1657] Más kérdés, hogy a híres edesszai (délkelet-anatóliai Urfa) vászonkép győzelmi mutatója sem százszázalékos, elvégre a festmény az általa óvott várossal együtt a mus-zlimok kezébe esett, noha ugyanezt a várost 544-ben megvédte a perzsáktól. A képgyűlölő hitetlenek mindazonáltal tiszteletben tartották az Üdvözítő képmását, melyet nem emberkéz készítette portréként, hanem „akheiropoiétoszként”* becsülték. Romanos Lakapenos császár alatt, de Porfürogennétosz és Theophulaktos pátriárka ösztönzésére [1658], Joannész Kurkuasz tábornok hadsereget vezetett a város falai alá, és egy rendkívül szokatlan ajánlatot tett az edesszai emímek: 200 fogva tartott szabadon bocsátása, 12 ezer ezüstpénz megfizetése, plusz egy ígéret, hogy sohasem támadják meg Edesszát. Némi huzavona után nyélbe üttetett az üzlet.

Miután megvizsgálták, hogy a kiszolgáltatott arckép a valódi-e, Edessza lakosainak akarata ellenére ünnepi menetben Konstantinápolyba vitték. 944. augusztus 15-én áthajózták a vászonképet a Boszporuszon és az Aranyszarv-öblön, Porfürogennétosz pedig átvette a Blakhemon-templomban. A rákövetkező nap új palládiumként körbehordozták a városfalak körül, és a császári trónon szimbolikusan megkoronázták. Igaz, túl nagyok voltak a „bekerülési” költségek ahhoz, hogy hadjáratok során veszélynek tegyék ki, a csatákba ezért másolatot vittek magukkal. A titokzatos arckép eredetijét 1204-ben rabolták el a keresztes lovagok, azóta nem tudunk róla biztosat. Az utóbbi években vita folyik lan Wilson téziséről, miszerint a turini lepel azonos az edesszai vászonképpel.

E keresztény palládium X. századi története jól mutatja, milyen nagyra becsülték az ilyenfajta ereklyéket. Épp ezért itt az idő, hogy immáron mélyebben foglalkozzunk a kereszténység fő ereklyéjének, a Golgotán álló Szentkeresztnek a történetével.

Híven a keresztény hagyományhoz, Heléna, Nagy Konstantin anyja elindult a Szentkereszt és a latrok keresztjeinek megkeresésére. Jeruzsálemben hosszas kutatás után meglelte: a három kereszt egyike egy halott feltámasztásával bizonyította hatóerejét.


*Akheiropoietos (gör.): vagy mandylion, am. kis kendő, zsebkendő, Jézus kendőjének neve. Fő jellemzője, hogy nem emberi kéz készítette.
Felismervén ezáltal az Üdvözítő keresztjét, Konstantin megépíttette a jeruzsálemi Temetési-templomot, s ott lehetett megtekinteni a keresztet. Ez így maradt egészen 614-ig, amikor a perzsák elrabolták a keresztet, a Temetési-templomot pedig felperzselték. Az elbeszélések szerint ekkor kimenekítettek egy Krisztusképet Jeruzsálemből, amely Alexandrián át Spanyolországba került, és ma az oviedói katedrális Cámara Sanctájában őrzik, mint a „Sudariumot”*. Igaz, azt, hogy ez az izzadságtörlő kendő itt lenne, először csak 1075-ből említi egy feljegyzés. [1659]


A Szentkereszt elvesztése
Mi volt várható 614-ben? A történelemkönyvekben az áll, hogy Herakliosz császárnak ugyan égett a lába alatt a talaj, hisz országát mindenfelől szorongatták, ennek ellenére nem volt fontosabb dolga, mint előrenyomulni a Perzsa Birodalom szívébe, hogy Ktészifónban felkutassa a Szentkeresztet, és diadallal visszaszerezze. Már utaltam rá, hogy ez az angyal vezette vissza-szerzési akció bizalmatlanságot kelt bennem, és az egyik legfontosabb szegmens, amely arra indított, hogy a történelmet valós és képzeletben született részekre osszam.

Mit tehet egy bizánci, akinek katonai ereje megrendült, és magának a birodalomnak a létét kellett volna kockára tennie ahhoz, hogy a birodalmi relikviát visszaszerezze? Mit tehet akkor, ha ne adj Isten a moszlimok elrejtették, horribile dictu megsemmisítették magát a keresztet?

A válasz ugyan nem kézenfekvő, ám némi gondolkodás árán praktikus megoldás található: virtuálisan kell visszaszerezni a keresztet. Ehhez már csak egy fiktív időszakot kell megalkotni - egymás között: ez azért mégiscsak könnyebb, mint a csatamezőn helytállni.

A történetet azonban muszáj volt kikerekíteni, elvégre ezek az átkozott moszlimok fennen hirdették, hogy a kereszt náluk van - ki kellett hát találni azt az eseményt, amelynek keretében újból elvitték. Igaz, előtte még arról is tudósítani kellett, hogy a keresztet felosztották, jutott belőle Konstantinápolynak és Rómának is, Jeruzsálemből ezért már csak az eredeti egy gerendáját orozhatták el a második „einstandolásnál”. (Az már csak afféle mosolygásra ingerlő kiegészítés, mely szerint a kereszt továbbosztása oly sikeres volt, hogy Ottó von Corvin már a XIX. században élcelődésre ragadtatta magát: a golgotái keresztnek bizonyára sok tonnát kellett nyomnia, majdnem ugyanannyit, mint a számtalan, mindenhol megőrzött szögeinek.)


*Sudarium (lat.) = Akheiropoietos.
A kereszt újbóli jeruzsálemi elveszítését így 637-re helyezték, igaz, ezt követően alig találni olyan tudósítást, amely az efölött érzett felháborodást vagy rémületet örökíti meg. Midőn a kereszt egy további darabja 1187-ben Szaladin szultánnál kötött ki Akkon és Jeruzsálem meghódítása előtt, a keresztényeket már meg sem rázta az eset. Megkezdték ugyan a 3. keresztes hadjáratot, de annak tudatában, hogy az igazi keresztfa szálkáit változatlanul templomaikban óvják.

Találtunk tehát motívumot is, hogy miért hosszabbították meg visszamenőleg az időtengelyt. Ez nem csupán az eddig indokolatlan naptárátállítással lenne összhangban, de a főként VII. Bíborbanszületett Konstantin császár által erőltetett kulturális át-hagyományozással is. Az újból megerősítendő Bizánc pedig a megfelelő hely lett volna, ahonnan a megváltoztatott időszámítást továbbadhatták a nyugat kereszténységének és a muzulmánoknak A beillesztendő időintervallum nagyságának kérdése persze még nyitott. Az erre adott válasz - hogy a lehetőleg hosszú, kitalált korszak jól illeszkedjék a kereszténység legnagyobb katasztrófája és az érintett bizánciak saját jelenkora közé - nem kielégítő: bár az idővázat központilag találták ki, az intervallumba „töltendő” történelem megalkotását nem lehet csak bizánci toliakra bízni. A részletes kivitelezést ezután már decentralizáltan kellett folytatni.


Miért éppen 297 év?

Mindabból, amit a betoldás okaként megjelöltünk, az olvasható ki, hogy a kereszt visszaszerzésének és újbóli elvesztésének érdekében elegendő lett volna huszonhárom esztendőt kitalálni, s megalkotni a 614 és 637 közötti fiktív időszakot. Miért illesztettek volna be hát akkor egy több mint tízszeres intervallumot?


Az egységes Bibliáért
Elsőként szólunk egy olyan tényezőről, mely nem csak a hosszúságot határozza meg, hanem akár maga is oka lehetett az időkorrektúrának. Ezt éppenséggel a Könyvek Könyvében, a Bibliában találjuk meg.

Létezik természetesen az Ószövetség ősi héber szövege, míg az Újszövetséget görögül fogalmazták meg. Mivel héberül már egyáltalán nem beszéltek, a hellenista korban megjelent az igény a görögre fordítás iránt. A történet szerint ekkor keletkezett a Septuaginta,az a fordítás, melyet egy levél szerint 70 tudós alkotott úgy, hogy mindegyik egymaga dolgozott, hogy aztán a fordítások összehasonlításakor csodálattal megállapítsák, mindegyikük fogalmazványa szóról szóra megegyezik. E tökéletesen naivnak tetsző levélben talán csak arra utaltak rejtetten, hogy több fordítási kísérlet után most olyasmi jött létre, amit görög „egységfordításnak” nevezhetnénk.

Szent Jeromos 390-től kezdve alkotta meg a héberből latinra fordított Szentírást, az úgynevezett Vulgatát.Egyfelől tehát különbségek vannak a héber-latin, másfelől a héber-görög változat között. A héber-latin verzióban a világtörténelem 270 évvel tovább tart mint a görög fordításban - ez régóta ismert különbség. „Már 798-ban sóhajtozott egy kölni komputista, hogy a világ kezdete óta Nagy Károly uralkodásának jelenlegi 31. évéig a héber Biblia és Jeromos szerint 5998 év telt el, a görög Biblia szerint pedig 6268, kilenc emberöltővel több. »Akinek ez nem tetszik, az izzadjon, olvassa el és számoljon jobban.«” [1660]

Bármikor is sóhajtozott ez a Karoling-komputista, arra mindenesetre felhívja a figyelmet, hogy az idézetben 30 évet jelöl meg egy emberöltőként. Ez az adat - ismét keresztény motívum 
 -Jézus életének feltételezett hosszából adódik, ahogy arról Amo Borst beszámol. [1661] Azt ugyanakkor már korábban el kellett fogadnunk, hogy legfeljebb közvetett módon következtethetünk arra, hány évesen halt meg Jézus, az evangéliumokban ugyanis ez így kifejezve nem szerepel. Újabb és újabb kísérletek kezdődtek ennek tisztázására. Az egyik szerint pontosan 12 145 napot időzött a földön [1662], mások pontosan 3 3 évről beszéltek. Ami csak annyiban érdekes, hogy ha 3 3 évvel számítják a kilenc emberöltőt, úgy már nem 270, hanem a „mi” 297 évnyi különbségünk adódik a két alapvető Biblia-változat között...

Amiből tisztán adódik, hogy a Biblia szövege alapján állították át az órát 270 vagy inkább 297 évvel. Ezt aligha zárhatjuk ki, hiszen ebben a korban semmi sem volt szentebb, mint az isteni akarat egyértelmű megfogalmazása és annak követése. Mindebből az is világossá válik, hogy nem csalással, nem bűnözőkkel van dolgunk, a kortárs sem érzett lelkiismeretfúrdalást, midőn az Istennek tetsző cselekedetet véghez vitte, amelyet legfeljebb „pia fraus”-nak, kegyes csalásnak tarthatunk. Merthogy ezzel a fogalommal jelölik a középkorkutatók az írott szövegeken végzett manipulációkat, melyek nem (közvetlenül) vezethetők le birtoklási vágyból és hatalmi igényekből.


Sándortól Sándorig
Gunnar Heinsohn a velem folytatott dialógusban azt a feltételezését ismertette, hogy a kitalált középkor eddig felvetett kereken három évszázada azáltal került az időszámításba, hogy a „Nagy Sándorhoz” (Alexandrosz) viszonyított időpontokat egyszerűen Krisztusra értelmezve olvasták. Eszerint valamikor átállították a Szeleukida-éra kezdőpontját (Kr. e. 312. október 1.) Jézus születésének kezdőpontjára (1. január 1.) - vagyis a dátumozást egyszerűen másként értelmezték volna. Ez annál könnyebben elképzelhető, minthogy a használt korszakot nem jelölték külön. Ilyen értelemben más, hibás átírások semmiképp sem zárhatók ki. [1663]

Emögött az a logika áll, hogy kegyességi okokból többé nem fogadták el a pogány Nagy Sándorra történő hivatkozást, amiért is a régi dátumokat egyszerűen „keresztény dátumoknak” olvasták. Ez tehát azt jelenti, hogy senki nem hamisított, csupán tévesen számolt, így került három pótlólagos évszázad a világtörténelembe, ami aztán a bizánci hercegnők beházasodása révén kisvártatva a nyugati időszámításban is megjelenik.

A vitában rámutattam arra a körülményre, hogy a Kelet ugyan sokáig a Szeleukida-kor szerint számolt, majd később a világkorszakhoz viszonyított, de sohasem Jézus születéséhez (a keleti egyházaknál egészen a XIV századig vitatott volt Jézus születésének dátuma). [1664] Heinsohn erre annyiban módosította érvelését, hogy Nyugatra helyezte Sándor Jézus Krisztussal történő helyettesítését, Theophanu császámő idejére, amikor ez kapóra jött volna a krisztológiai törekvésekhez. [1665] Ebben az estben a jobbik, nevezetesen a bizánci bürokrácia korrekt Sándor-dátumot ruházott volna a Nyugatra, melyet ott aztán Krisztus-dátumra változtattak volna. Hogy legyen alapja a 297 évnyi keleti űrnek is, a bizánci közigazgatásnak hallgatólagosan át kellett volna vennie a nyugati keresztények hibáját. Ám az ő professzionalitásuk épp ezen érv ellen tanúskodik. [1666]

Ettől még persze megvizsgálhatjuk, hogy lehetséges lett vol-na-e egy ilyesfajta összecserélés? Vegyünk egy példát, amely megvilágítja a különféle korszakok ókori összekapcsolási módját.

Censorinus szünkronopszist készített a Kr. u. 238. évre, amikor De die natali (A születés napja) című könyve megjelent. „Amennyiben nem tévedek, Varró számítása szerint ez az év, mely jelölését és nevét V C. Pius és Pontianus konzulátusaután viseli, az 1014. év az első olümpiászután, természetesen a nyári napokból kiindulva, melyeken az olümpiászt ünnepelték; de a 991. Róma alapításaután, a Parilia ünnepétől (április 21.) indulva, melyek szerint a rómaiak az éveket számolták; a julianuszi évekbőla 283., január kalendájától indulva, mellyel Caesar az általa létesített évet kezdi; a 256. az Augustus utánszámolt évek szerint, szintén január 1-jétől indulva; [...] mivel néhány szerzőnk írásaiban az egyiptomiak szerint számolja az éveket, Nabonasszar éveineknevezvén őket, minthogy uralkodásának első évében kezdődnek, úgy eszerint ez az év a 986; hasonló érvényes Filipposz éveire,melyeket Nagy Sándor halálától kezdődően számolnak, és ezen évig 562-re tesznek.” [1667]

Ebben a 238. évben többek közt két, számunkra érdekes éra szerint számoltak. A Filipposz-éra Kr. e. 324. november 12-i kezdőpontjával Filipposz Arrhidaioszról kapta nevét. Korszakként azonban elődjének, Nagy Sándornak a halála napja számít, mely számunkra - az alexandriai tudósok átszámítása nélkül [1668] - Kr. e. 323. június 10-re esik. Ezt az időszámítást az akkor szokásos nyelvhasználatban az Alexandrosz halála utáni korszaknak is hívták.

Kr. e. 30-ban hódította meg Octavianus az egyiptomi Alexandria városát, s rakta le majd félévszázados uralmának alapjait. Az Augustus-éra kezdőpontjául egy Alexandria bevétele után nem sokkal következő napot választottak, Kr. e. 30. augusztus 30-át. Augustus ezzel a győzelemmel nemcsak ténylegesen vált egyeduralkodóvá, hanem eszmeileg is Nagy Sándor utódjává lett, akinek sírját Alexandriában tisztelték (noha később sehol sem találták). Ezt az időszámítást szívesen nevezik Alexandriai-korszaknak-,„az ókorban a legszélesebb körben elterjedt biztos korszak, Keleten sokáig volt használatban”. [1669]

Augustus ”-szá Kr. e. 27. január 1-jén lett Octavianus, 296 vagy 297 évvel Sándor halála után - ami a későbbi császárok számára is sokatmondó távolság az időben!

így hát van két korszak, melyek elnevezésükben nagyon-na- gyon közel állnak egymáshoz. Joggal beszélhetnénk akár a két Alexandrosz-éráról. Az Alexandrosz halála utáni korszakés az Alexandriai-korszakközti különbség 294 év. Ha egy találékony kronológus szét akarta volna feszíteni a világtörténelmet, hogy időt nyerjen pótlólagos események számára, akkor egyenesen kínálta volna magát, hogy „összecserélje” a két Alexandrosz-érát. Ezzel szűk 300 évnyi határidőt kapott volna, mellyel előreforgathatja az időt. Ráadásul számolni kellett még az éggel, ebben az esetben a Nap és a Hold csillagászati konstellációjával. Összes részletével együtt - hét napból álló hét, minden 4 évben szökőnap és 19 éves holdciklus - csak minden 7x4x19=532 évben ismétlődik az úgynevezett húsvéti ciklusban. Ha figyelembe vették a Hold fázisait, ami biztosan megtörtént, akkor ez azt jelentette, hogy 614. augusztus 31-ét az azonos Hold-fázisban lévő 911. szeptember 1. követte a megfelelő holdállással. Mivel kisebb manipulációk lehetségesek - valós nap dátumszámítás nélkül, néhány átugrott nap -, igaznak bizonyulhat az általam már régóta megnevezett 297 év, de még meg is változhat (285-re, netán 304-re). Érvelésem voltaképpen nem a pontos számon nyugszik elsődlegesen, hanem azon a forradalmi felismerésen, hogy ilyen volumenű fiktív idő került a ma is használatos számításba. Csillagászatban járatos középkorkutatók ezzel szemben azt tartják, hogy vagy 532 évet iktathattak be vagy egyet sem. [1670] Ez az érv akkor ülne, ha az összes ma ismert visszaszámításunk pontosan igazolódna antik, késő antik és kora középkori megfigyelések révén. De messze nem így áll helyzet, mint azt már korábban kifejtettük.

A képet mindazonáltal még zavarosabbá is tehetjük, amennyiben szót ejtünk a csillagászati kánonrólis. E. J. Bickerman kutatásai alapján tudjuk, hogy ennek megalkotását alexandriai tudósok kezdték el, és egészen a Kr. u. 911. évig folytatták. [1671] Ez a kánon szolgált alapul a kronológiai számításokhoz. „Az alexandriai tudósok az eléjük kerülő dátumokat úgy igazították hozzá az egyiptomi váltóévhez, hogy az uralkodók uralkodási éveit mindig eltolhatták néhány hónappal.” [1672.] Ténylegesen azonban még nagyobbak voltak az eltérések: Nagy Sándornak és két utódának uralkodási évszáma a kánon szerint több mint egy évvel tér el a jelenleg elfogadott meghatározástól.


Csillagászati kánon Történeti időmeghatározás Nagy Sándor 332. nov. 14. - 324. nov. 11. 333. okt. 1.- 323. jún. 10.
III. Fülöp 

324. nov. 12.-317. nov. 9 323-317 

IV. Alexandrosz 

317. nov. 10.-305. nov. 6. 317-310-30

A Szeleukida-korszak kezdetének itt nem az egyébként általánosan elfogadott 312. október 1. számít, hanem 311. április 2. a kezdőpont. [1673] Mivel a kánon pontosan 911-ig fut, úgy tűnik, egyik feladata volt, hogy kiegyenlítse azokat az asztronómiai eltéréseket, melyek az idő előrepörgetéséből keletkeztek.

Minthogy az arab világ a kései X., a keresztény világ a korai XI. század óta próbálkozott visszaszámításokkal, bizonyosan visszaszámolták a nap-és holdfogyatkozások ciklusát is. E tárgyban további vizsgálódásokat kell még végeznünk.

A két Alexandrosz-korszak összecserélése még palástolható lett volna, hiszen mindkettő nevében hordozta az Alexandrosz nevet.

Hogy mást ne mondjunk, a mértékadó, Alexandriából származó komputisták  Alexandriai-naptárról beszélnek, amikor a Julianus-naptárra gondolnak. A különbség az egyiptomi hónapnevekben és az augusztusi évkezdetben volt. [1674]

Az arabok Alexandrosz-korszakrólbeszéltek, amin a Szeleukida-érát értették. [1675] Harmadjára pedig hallottunk már arról, hogy a bizánci Teremtéskorszak Alexandriai-világkorszakkéntvolt használatos. Minthogy bárki, aki korszakolást végzett anno, igen sürge-tősen valamiféle név után nézett, jogosnak tűnhet az elvárás, hogyha egyszer valami újat talált ki, akkor egy, az addigiaktól elütő nevet találjon. De nem, akkoriban hihetetlen kitartással hoztak forgalomba újra és újra azonosan csengő elnevezéseket, amiből legalábbis arra kell következtetnünk, hogy egyáltalán nem kívánták a világos szétválasztást.


Apokaliptikus datálás
Aztán bemutatunk egy egészen más gondolatmenetet is. A régi Oroszországban Nikolaus Morozov jobban mondva Nyikolaj Alekszandrovics Morozov megjárta a mennyet és a poklot is (1854-1946). A cári rendszer elleni terrorizmus miatt halálra ítélték, majd három évtizedig börtönben ült, végül egészen a Szovjetunió Tudományos Akadémiájának tiszteletbeli tagságáig vitte. [1676]

Alighogy szabadlábra került, máris megjelentetett néhány tanulmányt, melyek a fogolyévek alatt születtek. Egyetlenegy győzte le a nyelvi korlátokat, és jelent meg 1912-ben németül: János kinyilatkoztatása (Die Offenbarung Johannis). A könyvet olyannyira elfelejtették, hogy csak kerülő úton, a mai Oroszországban végzett kronológiai kutatások [1677] és egy figyelmes közvetítő [1678] révén fedezték fel újfent Németországban.

Morozov utalásokat talál a János-apokalipszis (ti. A Jelenések könyvé) szövegében egy speciális égi konstellációra, melynek visszaszámítással meghatározta az idejét. A leírást hatalmas égiháború leírásaként értelmezte, mely elhomályosította a csillagos eget, idelent pedig négy földlökés kísérte. Ez a természeti színjáték szerinte 395. szeptember 30-án játszódott le Patmosz szigete felett, ahol is János saját elmondása szerint ezek után megírta könyvét. (A pódólag mérlegelt napfogyatkozás esetében, mely amúgy sem lett volna látható Patmosz szigetén, Morozov egy évvel melléfogott [1679], hisz az 396. szeptember 30-án zajlott le. [1680]) A teológiai értelmezés, amely már nem azonosítja az Apokalipszis szerzőjét János apostollal, ennek ellenére a Kr. u. I. század vége mellett szól: „A könyv által vázolt szituáció legmeggyőzőbben Domitianus császár uralkodásának (81-96) vége felé helyezhető el az időben, mely kor már a II. századi egyházi hagyományban úgy szerepel, mint a könyv megfogalmazásának ideje.” [1681] Ekképpen kb. 96 áll szemben 3 95-tel - vagyis 299 évnyi eltérés.

Az átdátumozással Morozov egyáltalán nem akarta újra meghatározni a kereszténység kezdeteit, ő a Jelenések könyvét sorolta új helyre, vagyis jelentősen későbbre a keresztény hagyományon belül. Tanulmányának második része azt bizonyítja, hogy a könyv egy konstantinápolyi pátriárkától, Aranyszájú (Khriiszosztomosz) Szt. Jánostól (kb. 3 54—407) származik.

Ezt olyannyira érdekesnek találta a filozófus Arthur Drews (1865-1935), hogy kétkötetes  Krisztus-mítosz című könyvével egyenesen azt kívánta bizonyítani, hogy Jézus sohasem élt. Nekikezdett Morozov könyvének lefordításához, és írt hozzá egy előszót. Ebben elismeri, minden olyan jól illik a helyére, „amennyire csak kívánhatnánk magunknak”. [1682.] Ennek azonban ellentmond, hogy a Jelenések könyve az Újszövetség legkorábbi és legjobban alátámasztott könyvei közé tartozik, s a róla való tanúságoknak igen nagy bizonyító erejük van. E végzetes probléma megoldására Drews csak két utat lát: „Vagy a 395 előtti tanúk szövegeit hamisították meg, vagy pedig egy másik mű volt előttük János neve alatt, melyet Khriiszosztomosz csak átdolgozott, és Jeromos ezután csatolta az Újszövetséghez, míg az eredeti szöveg elveszett.” [1683]

Egyik lehetőséget sem tudta azonban úgy továbbvinni, hogy akár csak esélye lett volna érvényt szerezni nekik. A teológiai hivatkozások közötti kölcsönös kapcsolódások hálója túlságosan szoros - többek között ezen okból felejtették el teljesen Morozov érvelését is.

Nézetem szerint azonban van még egy harmadik lehetőség. Morozov helyesen számította ki a közte és a kérdéses természeti katasztrófa közötti távolságot. Az Apokalipszis ennyiben szűk 300 évvel fiatalabb - de nem egyedül ő: a kora keresztény történelem és az egész 614 előtti történelem közelebb kerül hozzánk ezzel a három évszázaddal, minthogy a később betoldott három évszázad pótlás nélkül kihúzható. Ez valóban lehetséges, mert az Evangéliumban szereplő csillagászati információk nem elégségesek Krisztus születésének, életének és halálának ellentmondásmentes igazolására. Morozov datálása így helyes marad, anélkül, hogy a kora keresztény írások kölcsönös egymásba fonódását újból fel kellene göngyölíteni. Foként pedig reális közelségben marad a keresztény kinyilatkoztatás bölcsőjét jelentő zsidóság apokaliptikus irataihoz.

Amúgy pedig igazán örömteli egybeesés, hogy a különbség nagyon közel van az általam megnevezett 297 évhez, jóllehet az eredeti számításoknál még csak nem is ismertem Morozov nevét.


A keleti forgatókönyv
Most már készen áll a forgatókönyv. Tudjuk az okot, a motívumot, ismerjük a szerzőt, a kitalálás időpontját és meghatároztuk az időintervallum hosszúságát.

Ki: VII. Bíborbanszületett Konstantin császár Hol: Bizáncban

Mikor: a X. század során

Mit: az órát

Miért: a birodalmi relikviák fiktív visszaszerzése érdekében Hogyan: megtöltötte az így nyert időt

Mennyivel: az órát 297 évvel állította előre Mindez természetesen nem olyan erejű bizonyíték, mint az oklevelek az archeológiái és építészeti maradványok szembeállítása. Itt most közvetett bizonyítást végeztünk, amely a tárgyi bizonyítékokkal egységes képet ad.

A legsúlyosabb bizonyítási teher lehullott a vállamról, mivel a bizantinisták egy ilyen akciót „saját” birodalmukban vázoltak fel. Erre még egyszer visszatérek, ám most már csapjunk a lovak közé, és nézzük meg, hogyan végezték el a bizánciak által megkezdett munkát Közép-és Nyugat-Európában - olvasóinkat elsősorban nyilván ez izgatja.


Egy korszak születése a „vad” nyugaton

Bizáncban mindig is magától értetődő volt, hogy az uralkodói öntudat a réges-régóta folyamatos régenslistából táplálkozik, mely lista visszanyúl Augustusig és Caesarig, sőt, gyökerei a Római Köztársaságon, az etruszk királyokon át Aeneasig, Priamo-szig érnek, mi több, a mítoszoktól övezett Trójában is talál ősöket. Ennyi hagyomány, ennyi mindent megszépítő visszatekintés egyeden más birodalom uralkodói családjának múltját sem fényesítette.

Közép-Európában épp az ellenkezőjét tapasztalni. Ha a hagyományokat vesszük figyelembe, minimum csodálkoznunk illik, hogy Károly 800-ban történt császárrá koronázása ellenére a császári birodalom írásos emlékezete mily rövidke. A nagyszabású esemény időpontjában Bizánc trónján Irén császárnő személyében egy asszony ül, és a keleti impérium ekkor oly gyenge időszakát éli, hogy nem ellenezhette egy másik uralkodó esetében a császári titulus felvételét. Sőt, 812-ben végül is elismeri Károlyt. Csakhogy a X. században határozottan az az érzése támad az embernek, mintha a Bizánc által egyszer már elismert Károly törvényes utódjának - I. Ottónak - minden erejét latba kell vetnie, hogy Konstantinápoly áment mondjon uralmára. Nagy elődje és közötte császárok sorát kenték fel, jóllehet mindannyian feledésbe merültek, bár anyai ágon többnyire mind a Karolingoktól származtak. Ilyen volt Wido von Spoleto (891-894), Lambert (892-898), Karintiai Amulf (896-899), Vak Lajos (901-928) és I. Berengár (915-924).

A 912-ben született I. Ottó ugyan 24 évesen koronáztatott királlyá a hadsereg áldásával, ám addig hosszú út vezetett, amíg megszerezte Bizánc beleegyezését. Először is otthon elég meleg helyzet teremtődött az egymással is vetekedő rokonság, hercegek és püspökök között. Kívülről is folyvást támadták a birodalmat: lombardiaiak, csehek, kelet-elbai szlávok és dánok egyaránt, no és persze mindenekelőtt a kalandozó magyarok jelentettek igazi veszélyt. Csak 955-ben, a lechfeldi (augsburgi) győzelem után honolt ismét béke az országban, és kezdődhetett a kulturális fejlődés. A 961-ben alapított gemrodei templommal megindultak az egyházi építkezések, nevezett szent helyen már az egyszerű oltárboltozat - egy kicsi negyed golyó - olyan „reszketegnek” látszik, hogy az oltárfülke falait egyetlen ablak sem gyengíti. Mindezt állítólag 160 évvel az aacheni várkápolna hatalmas kupolája után tervezték és építették fel. [1684]

Eközben az egyház mint intézmény és mint szellemi hatalom kedvezményben részesül: a birodalmi egyházzal létrejön az az elképzelés, „hogy az uralkodó »Krisztus eszköze a világ üdvözülésében^. [1685] Nagy Ottó nemcsak ebben emlékeztet Nagy Károlyra. Mindkettejük javára írják a birodalmi egyház megalapítását, előrehaladott korukban mindketten a „második felvilágosító úton” haladnak, és hasonlítanak politikai, katonai cselekedeteikben is. [1686] Unokája, III. Ottó, majd még erősebben hangsúlyozza, hogy ő „Krisztus eszköze”.

De hogy a bizánci elismeréshez visszakanyarodjunk: a királyi koronát huszonnégy esztendősen elnyerő I. Ottó bizony már elmúlt ötven, amikorra leküzdi a császári cím megszerzésével szemben táplált bizánci ellenállást. A ceremónia 962-ben kápráztatja el a kortársakat, ám a klasszikus elismerésre (megtűrésre?) egy újabb évtizedet kell várni: ekkor, 972-ben a már társcsászárrá tett fiú, II. Ottó összeházasodhat a bizánci Theophanu hercegnővel. Sajnos, ez nem a remélt bíborbanszületett lány volt, valószínűleg emiatt tartották homályban származását; csak a XX. században bizonyosodott be, hogy nem II. Romanos császár gyermekét tisztelhették benne. (Albert H. Rausch, alias Henry Benrath személyében nem egy Bizánc-tudós, hanem egy regényíró lebbentette fel származásának fátylát, és a szakmabeliek ezt az elméletet még mindig nem döntötték meg.) [1687] Theophanuval a görög kultúra elsőként lépi át a német határt. Szül egy később császárrá lett fiút, aki egyedülálló módon köti össze Bizáncot, a létrejövő Németországot és a pápaságot. Mivel a fiú apja már 28 évesen meghal, így először 983-ban nyolc évre anyja vette át a gyámságot, mígnem a mama is elhalálozik. További három évig a nagyanyja, Adelheid gyakorolja a gyámságot, míg a fiatalembert - valószínűleg 994-ben - nagykorúsították.


III. Ottó

így nem sokkal az ezredforduló előtt egy 15 éves ifjú vette kezébe a kormánypálcát (1002-ig élt). Az ember azt hihetné, vele megint egy báb ül a trónra, aki soha egyetlen önálló mozdulatot sem mer tenni szürke eminenciásnak álcázott tanácsadói fejbó-lintása nélkül. Valójában egy rendkívüli akarattal bíró uralkodóról van szó, aki minden figyelmet megérdemel.

Általában abból indulunk ki, hogy a gyámság végét jelentő lovaggá ütés 994 őszén, Sohlingenben történt (valójában ez az időpont sem határozható meg pontosan). [1688] Mindenesetre Ottót 996. május 21-én „római királlyá” koronázzák, és 1002. január 23-i halálig olyan hírnévre tesz szert, amelyhez hasonlóval legközelebb II. Frigyes büszkélkedhetett csupán.

Ottó szó szerint a világ metszéspontjában állt. Anyja bizánci és nem „ófrank” szellemben nevelte. Lovaggá ütése után egy német császár számára szokatlanul jó képzettségre tesz szert azzal, hogy
 - Nagy Károly analógiájára - több országból választott magának nevelőket és tanácsosokat. A görög Philagothoszt, az olasz Verccelli Leót, a francia aurillac-i Gerbertet, a német hildesheimi Bemwardot, a kölni Heribertet és a mainzi Willigist.

Ottó nevében rendkívüli kísérlet történik: új kapcsolat kialakítása a világi és egyházi hatalmak között, azaz a császár és a pápa között, új kapcsolat a „német” és a bizánci császár között, és Európa „végérvényes” keresztény hitre térítése.

Hatalma tudatában Ottó megtöri a római nemesi családok szokásjogát abban, hogy a pápát maguk közül „alkudják ki”, sőt, XIV Jánost felszólítja, hogy jöjjön Rómába a császár koronázására. Amikor a pápa még Ottó megérkezése előtt meghal, Ottó karinthiai Brunt, egy nála alig idősebb rokonát keni fel pápává, aki - mint V. Gergely őt 996. május 21-én császárrá koronázta. Vele az első német pápa ül Péter székébe, akivel szemben a rómaiak azonnal ellenpápát állítottak. Csakhogy az ellenpápát III. Ottó, miután összefogott Johannes Cresentiusszal, Róma koronázatlan urával, azonnal félresöpörte.

És itt most álljunk meg egy pillanatra. Mert itt az idő, amikor vázolhatom, miként is került tézisem a középkor nagy kérdéseiről folyó vitába.

Johannes Fried [ 1689] 1994-ben megírta nagy munkáját Németország eredetéről egészen 1024-ig. Egy évre rá megtámadta őt Gerd Althoff [1690], mondván, Fried túl sok fantáziát szőtt művébe. Fried ugyanebben az évben a Historische Zeitschriftbenvágott vissza. [1691] A müncheni Historischer Kolleg 1995 novemberében méltatta Fried könyvét, Fried pedig azzal kívánta lezárni a vitát, hogy a tudósnak jogában áll nem lemondani a fantáziáról. Erről úgy vélekedett, hogy csak az építő, a pozitív fantáziát illik szabadon engedni, az illúziókat keltő destruktív fajtát nem. Ez utóbbira hozta fel nagyon kedvesen modellként jelen könyvemet. Fried írását kétszer jelentette meg [1692] anélkül, hogy csak egyetlen kritériumot is megnevezett volna, amely alapján meg lehetne különböztetni a két, homlokegyenest ellenkező képzelőerőt. Más kérdés, hogy véleményem szerint nincs ilyen kritérium, azaz tézisem ezen alapon történő cáfolása nem fogadható el.

Gerd Althoff ugyanebben az évben szintén a fantázia védelmének ezen hibás módozatát választotta egy száraz mű megírásával: közreadta III. Ottó életrajzát. [1693] Ebben feltűnő módon szétválasztotta a tényeket a képzetektől, Friedre pedig még rá is licitált az olyan drámai leírásokkal, mint amilyen ez is: „III. Ottó vadul bosszút esküdött, hogy kitart, amíg megalázva nem látja a lázadókat. Közben nem Róma esett el, hanem ő maga. Láz kapta el, ami betetőzte a római császár római katasztrófáját.” [1694] Althoff világossá tette, hogy csak efféle eljárással lehet a meglehetősen szellős középkori életrajzokkal egy könyvet megtölteni, pláne egy csupán nyolc éven át uralkodó császár esetében. Althoff 250 oldala 50 oldalra zsugorodna, ha kizárólag a fellelhető tényekre alapozna.

Althoff amúgy szintén kritizált engem [ 1695], miközben egyetlen indokom, egyetlen érvem sem érdekelte. Azzal, hogy tarthatatlannak nyilvánította téziseim néhány végkövetkeztetését, azt gondolta, hogy téziseim megalapozottságát is elsöpörheti, így például az aacheni várkápolnáról írott szavaimra, amely szerint „egy fejlett kultúrát nem lehet kitalálni”, ki sem tért. Utóbbiakat a válaszomban még egyszer megerősítettem [1696]: vagyis az aacheni várkápolna hűen mutatja, miként lehet a fiktív időben egy valóságos, ámde datálatlan építménnyel egy fejlett, ám szintén fiktív kultúra létét bizonyítani.

Eljárásom Frieddel és Althoff-fal ellentétben megerősített forráskritikára támaszkodik, úgy, hogy az írott források végig szem-besíttetnek az archeológiái és architektonikai leletekkel, azaz csak akkor fogadom el őket, ha a források odavágó utalásokat adnak akár egy templom felavatására, vagy egy már meglévő várra.

E metodikának tulajdonképpen magától értetődőnek kellene lennie. Johannes Fried, mint a német történészek megválasztott szószólója ezt egyelőre nem így látja. Szakterülete perspektíváinak ismertetésekor nem támaszkodik a földhözragadt „segédtudományokra”, csak az általa tévedhetetlennek vélt forrásokra. [1697] Igaz, tudja, mi vár rá: „Talán szörnyű vízió az egész. És valljuk be, hogy a Regesta Imperii óta lezártnak vélt munkát a forrásokkal kapcsolatban újra kell kezdeni, hiszen csak az egyik ablakból láttuk. [1698] Éspedig a történelmi képből levezetett következtetésekkel, amelyek pedig kissé homályosnak tűnnek.”


II. Szilveszter
De hagyjuk is a III. évezredbe nyúló vitákat, kanyarodjunk vissza arra a korszakra, amikor az első millenniumból léptek át a másodikba. [1699] Gergely és Ottó ötven évig uralkodhattak volna egymás mellett, amit óriási perspektívát jelentett volna Európa számára. Csakhogy V Gergely már 27 évesen elhunyt. Itt kell megjegyezni, hogy a külföldi ranghordozók Rómában nem annyira a „mai area”, a rossz levegő miatt haltak meg ily nagy gyorsasággal, mintsem inkább az ólomacetát miatt. II. Kelemen, az egyetlen Németországban eltemetett pápa 1047-ben halt meg, ponti - fikálása csupán tíz hónapon át tartott. Az ő holtteste, amelyet a bambergi dómban exhumáltak, rendkívüli mennyiségű ólmot tartalmazott, amely egyértelműen mérgezésre utal - aligha kétséges, hogy mit hozna a többi pápát érintő hasonló vizsgálat.

Ottó 999. április 9-én tanácsosát, aurillac-i Gerbertet választotta meg pápának, ő lett az első francia az egyház élén. Személyében Krisztus földi helytartója filozófus, politikus, pedagógus és zeneismerő, s mindenekelőtt korának egyik nagy tudósa lett. A geometria és asztronómia iránti szeretetének köszönhetjük a számainkat, amelyek alapjában véve nem arab, hanem indiai eredetűek - Gerbertnél még nulla nélkül. Mint a reimsi egyházi iskola vezetője - amelyet 972 óta irányított -, nemcsak az antik, hanem az iszlám tudományokat is tanulmányozta, elmerült például az asztrolábiumban is. „Átfogó tanultsága - amelyet jórészt annak köszönhetett, hogy Spanyolországban találkozott az arab tudománnyal - a kortársak csodálatát is kivívta. Az utókor számára olyan emberfelettinek tűnt, hogy tévesen azt hitték, ezt csak varázslattal lehet magyarázni.” [1700]

A Faust-monda alapját személye adja. Egy római legenda szerint pedig valahányszor meghal egy pápa, a Laterán templomban eltemetett Gerbert csontjai zörögnek.

Gerbert - pápai nevén II. Szilveszter - öntudatos programot hirdetett, úgyis mint a Nagy Konstantint megkeresztelő I. Szilveszter pápa kései utóda. A gyógyítás és az ahhoz kapcsolódó keresztelés képei láthatók a Lateránban a Santi Quattro Coronati kolostorban. Megőrződtek, mint a virágzó középkor freskóciklusa. Csakhogy amikor a pápaság már nem akarta I. Konstantinról eredeztetni önmagát és az egyházi államot, kitalálta, hogy Konstantint később keresztelte meg egy ariánus püspök, ráadásul a császár halotti ágyán végezve el a szertartást, így szabadulván meg a később leleplezett konstantini hamisítvány nyűgétől. Szerintem ehhez hasonlóan hamisította meg Pippin második, az egyházi államnak 754-ben tett adományát is, Pippin eszerint nem a saját, hanem bizánci területet engedett át, amelyet a longobárdoktól vett el. A dátumnak szimbolikus jelentősége van: végül is „Róma alapítása Kr. e. 753. április 21-én” megfelelt „az egyházállam alapításának Kr. u. 754-ben” - egy majdnem tükörképszerű szimbolikával [1701], amely mindenesetre feltételezi a keresztény időszámítást. Ám a „pippini ajándék” eredeti okmányát senki sem ismeri, „és tartalma csak egyéb és megbízhatóságukban megtámadható forrásbizonyítékok alapján következtethető ki.” [1702] Ezt az okmányt nem a késői X. század előtt hamisították meg. [1703] S csak így lehet magyarázni, hogy a pápák ebben a században nemcsak lelkészi kompetenciájukat vesztették el, hanem még saját államterületükről is elfelejtkeztek. [1704]

Mindenesetre Gerbert pápai nevének (Szilveszter) megválasztásával is jelzi, az ifjú császárból szintén új Konstantin válhat, nem véletlen tehát, hogy már a fiatal III. Ottóra is használják a „magnus” melléknevet. [1705] Kiindulásként elfogadhatjuk, hogy Ottó és Szilveszter szövetsége nem egy évezred megújulását jelzi, hanem „egy hasonló keresztény vagy római birodalom megújulását, a császár Rómából kíván irányítani, és ott egy bizánci mintájú udvartartást berendezni. A dominium mundi ezzel újra megtalálta szimbolikus középpontját épp akkor, amikor egy új kor kezdődött el.” [1706] Ám nemsokára az is kiderül, hogy mindez korántsem véletlenül esik egybe az ezredfordulóval.


Régi-új tradíciók
Konstantin szellemében bevezették a  „Renovatio Imperii Romanorumot”, mely egyben az adott világrend hatalmi berendezkedésének újrafogalmazása. „A római múlt, amelyből eddig csak alkalmanként merítettek, most  az igazolási tanok alapjává vált,  amelyekre építve a nyugati birodalom síkra szállt igényeinek érvényesítéséért.” [1707] Ottóék már II. Ottó idejében leplezetlenül versengtek a bizánci császárral. Ha a császár Konstantinápolyban a hagyományok tudatában az Imperator Romanorum címet vette fel, idővel (982-ben) felvette azt II. Ottó is. [1708] Hogy ezt megtehesse, s hozzá érveket találjon, mind messzebbre, s mind pontosabban kellett a dicső múltba visszatekinteni.

III. Ottó császári kancelláriája 998. április 28-a után már nem nyomtatott pecsétekkel, hanem felfüggesztett fémpecsétekkel hitelesít - ez korábban a pápák és a keletrómai császárok privilégiuma volt. [1709] Amivel egyfajta kettős igény fejeződik ki: a „Renovatio Imperii Romanorum” felirat egy hasonló változatban már az antik pénzérméken feltűnik, Nagy Károly érméin, betűről betűre. [1710] És a férfifej az új pecséten nem III. Ottót mutatja, hanem nagy elődjét - más kérdés, hogy csak az Ottó idejében vert példányoknak köszönhetően lehet felismerni a Karoling-ős, azaz Károly képét! [1711] Róma asszonyképe tette teljessé e dupla numizmatikai visszatekintést az első frank és az ókori római császárokig.

E visszatekintés mellett megjelenik a keresztény megújulás iránti igény is. Amikor Ottó 1000-ben bevonul Lengyelországba, az eddigi címeihez - a „Földkerekség császára” és a „Rómaiak császára” - bizánci rangok mintájára hozzáteszi: „Servus Jesu Christi”. Jézus Krisztus szolgájaként először 1000. január 17-én tűnik fel a színen. [1712]

Az ezredik évben egyébként mindkét igény - az ősi múlttal való még szorosabb összefonódás, továbbá a keresztény megújulás 
 - egyre világosabban mutatkozik meg.

Thietmar von Merseburg beszámolója szerint Ottó titokban kinyittatja az első császár kriptáját az aacheni várkápolnában. Magához veszi Nagy Károly nyakkeresztjét és ruhamaradványait, és ezeket a relikviákat soha nem veszi le többé. [1713] Novarese krónikája további, inkább nekrofil* részleteket nevez meg. Eszerint Ottó Nagy Károly ruhátlan holttestét egy trónon ülve találja. Levágja a kézkörmeit, kihúzza egy fogát, arannyal egészíti ki a megrongált orrhegyet, és fehér ruhákba öltözteti. [17x4] Ez a kép Suetonius: „Caesarok életére” támaszkodik, miszerint Augustus tisztelettel állt Sándor holtteste és szarkofágja előtt. Hogy az aacheni és az alexandriai kriptákat ma már nem lehet megtalálni? Mindenre persze a kortársak sem gondolhattak.

Ottó relikviákhoz jutása a császárt hovatovább szentté teszi alattvalói körében - hasonló magasságokba később már csak Barbarossa Frigyes jut, aki egy víziónak köszönhetően utolsóként találta meg Károly kriptáját. Ma mindenesetre azt állítják, hogy már III. Ottó Istenként tisztelte nagy rangelődjét - csakhogy messze nem reális történésekből indulunk ki [1715], császári hatalomról és hagyományozásáról van szó, kevésbé történelmiségről.

Az új évezred elején, 1001 januárjában a császári pecsétet újból átalakítják. Már nem az ókori római császári érmét utánozza, ezért kisebb, mint minden hasonló bizánci, német vagy pápai pecsét. A rendkívül kicsi formában szerepel az antik fogalom: „Aurea Roma”, Róma képe és a régebbi körfelirat.


*Nekrofllia (nekrophilia - gör.): am. hullaszerelem.
Ekkor már, 1001 januárjában Ottó nemcsak Krisztus szolgájának nevezi magát, hanem, mint valamikor I. Gergely pápa, az apostol szolgájának: „Servus Apostolorumnak”, és „az egyház terjesztőjének” is. „III. Ottó egy udvari törvényszéki jegyzőkönyvet áprilistól »Otto servus apostolorumként« írt alá, tehát személyesen lemondott a császári címről. Ekképp foglalja magába az új titulus egyszerre minden egyéb alkotórészét az egykor oly részletes megszólításnak 1001-ben.” [1716]

Aurillac-i Gerbert is kínál hivatkozásokat Károllyal és az ő Aachenjével kapcsolatban. Pontifikálásának megkezdése előtt érdekes módon emlékezik Károly tudós Alkuinjára. Antik nevekkel vette körül az aacheni köröket, Gerbert - önmagát Horatius Flaccusnak nevezve - légiókról beszél sereg helyett, svábokról, helvéciaiakról és szldtákról, ami alatt hol a szlávokat, hol a magyarokat érti. Percy E. Schramm szerint újjáélednek benne a Karoling-kultúra legjobb tradíciói. [1717] És Gerbert ugyanúgy ünnepli Ottót, mint az udvari tudósok ünnepelték Károlyukat. [1718] így az embernek arra kell gyanakodnia, hogy a tudós erős túlzásokba esett az uralkodó és udvara felmagasztalásakor - Alkuint, mint „újtestamentumost”, az udvart pedig ótestamentumi vonásokkal festette meg. [1719]


„Tegyetek tanítványokká minden népeket!”
Jézus Krisztus megbízása - „Elmenvén tegyetek tanítványokká minden népeket!” - 999-ben hovatovább teljesítettnek tűnt. Mivel uraik felvették a kereszténységet, Európa népei „elvben” keresztények voltak - középen, nyugaton, délen (Spanyolországban a lakosság már az iszlám előtt hallott a kereszténységről, azonkívül a rekonkviszta is folyt) és délkeleten. Ugyanígy csatlakozott egész észak, Dánia, Svédország, Norvégia, sőt az ezredforduló előtt még Izland királyai is megkereszteltették magukat. „Ezzel az ezredfordulót - miután az utolsó európai országok is meghódoltak előtte - a kereszténység fémjelzi.” [172.0]

Legfeljebb a szláv kelet maradt érintetlen. Ennek mis-szionálásával ment volna teljesen végbe „a világ” kereszténnyé tétele, és hőseink 1000-ben teljes gőzerővel erre is törtek. Amint Nagy Konstantin és Szilveszter államvallássá emelte a kereszténységet, a sziámi ikrek, Ottó és Szilveszter nemcsak megtéríteni akarta a keletet, de egyenesen betagolni az államegyházba. Egy átfogó akció során 1000-ben a császár Lengyelországba vonul, és Gnesenben érsekséget alapít, amely alá rendeli a többi lengyel püspökséget.

Magyarország, mint egyházi provincia Gran érsekségben kapja meg a hierarchikus csúcsát.
 Szilveszter ugyanebben az évben elküldi I. Istvánnak, Magyarország uralkodójának a később Istvánról elnevezett koronát, miközben Csehország lépéseket tesz az egyházi autonómia felé. [1721] Az éppen csak görögkeletivé vált Oroszország szintén fogadja a pápa küldöttségét. A római kúria kisvártatva megjelent Dalmáciában, mely partvidéket még ugyanebben az esztendőben Velencének sikerült meghódítania. [1722]
 Kelet megtérítése nem elsősorban a császári birodalom növelését célozza. A hatalmasok a régi birodalomban nyugtalankodnak, mivel sem a keleti térség laza területi csatolása nem tetszik nekik, sem az, hogy a császár túlzottan Rómára koncentrál. Emiatt Itália s vele Róma első nemzetté avanzsál a birodalmon belül, maga mögött hagyva Galliát (Nyugat-Németország), Germániát (Kelet-Németország) és Sclaviniát, azaz a szláv területeket. [1723]


Fordulópont és összeomlás
Az 1000. év, amelynek során III. Ottó Gnesenből indulva Aachenen át Rómába vonul, egy rendkívül aktív, húszesztendős császárt lát, aki a pápával együtt antik alapokon egyfajta isteni birodalmat akar felépíteni. Az ő rendkívüli alakját még Bizáncban is elfogadják, olyannyira, hogy II. Balázs - akit császári büszkeségében elvben a legerősebben kellett sértenie Ottó hatalmi igényeinek - még egy házasságra is áldását adja: III. Ottó mellé egy bíborbanszületett lány érkezhet. (Apja, II. Ottó szintén szeretett volna egy császári unokahúgot, amiért még a római császári titulusról is hajlandó volt lemondani. [1724]) Megszületőben volt tehát már az I. Ottó által célként kitűzött dinasztikus kapcsolat Európa két legerősebb uralkodóháza között - csakhogy az ifjú 1002. január 24-én, menyasszonya megérkezése előtt meghal.

A fiatal császárról utóbb alkotott kép meglehetősen összetett. Hihetetlenül aktívan, a jövőt a legmesszebbmenőkig szem előtt tartva tevékenykedett, mégsem vívott ki magának igazán méltó helyet a históriában, többek között azért, mert a római lakosság 1001 őszén felkelt ellene, de legfőképpen azért, mert meghalt, mielőtt körbe tudta volna bástyázni pozícióit. Az utókor számára „romantikus és szertelen fiatalember, egzaltált vallásossággal” [172.5] képében maradt meg. P. E. Schramm próbálta meg ekképp bemutatni őt, kijelentvén, hogy Ottó rendkívül forróvérű volt, „helyreállítva azt az egyoldalúan elnagyolt felfogást, amely Ottót bűntudattól gyötrődő, önmagát túltöprengő szerzetes császárnak láttatja”. [1726]

Intenzív vallásosság, amely egyszersmind realitásérzékkel és távoli utópiák iránti hajlammal párosul. Althoff [1727] legutóbb kijelentette, nem festhető meg Ottó portréja az eddig ismert képzet alapján, ugyanis „a X. század szerzői láthatóan egy számunkra idegen, de mindenképpen valós racionalitás szerint cselekedtek”. [1728] Ebben a könyvben arra keressük a választ, hogy mi volt ez a számunkra idegennek tűnő racionalitás.


1000 - miile - chilioi
Az 1000. évben Ottónak és Szilveszternek az Isten országa iránti lelkesedése szinte csodálatra méltó aktivitást gerjesztett a földön. De lehet-e véletlen, hogy épp e kerek esztendőben történt mindaz, ami történt? Még egy olyan nagy tudós is, mint P E. Schramm sem kommentálja e feltűnő dátumot. Holott ehhez a kerek számhoz kapcsolódott egy nehezen kibogozható mozgalom: a chiliazmus vagy millenarizmus.

Mindkét fogalom az „1000”-re vonatkozik a görög, illetve a latin nyelvben. Az ezen a néven futó mozgalmak a János által megírt jelenésekre vezethetők vissza. Babilon (vagyis Róma) eleste után [1729] ugyanis egy angyal 1000 évre láncra veri a Sátánt, hogy ne vezesse többé félre a népeket. Ezzel egy ezeréves békeidő kezdődik, amelyet első feltámadásnak nevez. Csak ezután csábítja el a Sátán rövid időre a népeket, és le is győzi őket (Góg és Magóg), aztán azonban végérvényesen leverik, következik az utolsó ítélet, s vele a második feltámadás. [1730]

Fenti apokaliptikus elképzeléssel párhuzamosak a zsidó világvégevárások is. Úgyszintén ezzel hozható kapcsolatba a Bibliában szereplő kombináció, mely szerint: a világtörténet hat napra tagolható [1731], csakúgy, mint a teremtéstörténet. Mindegyik nap ezer évet ölel fel, mert ezer év Isten előtt olyan, mint egy nap. [1732.] A Teremtő pihenőnapjának, azaz a hetedik napnak is megfelel ezer esztendő, amelynek során egy békés birodalomban élnek az emberek, Krisztus kormányzata alatt, mígnem az utolsó sátáni intermezzo után, nyolcadik napként elkezdődik egy új, örök világ. [1733] Épp ezért vált a fekvő nyolcas, a lem-niszkáté, a végtelen szimbólumává.

A korai egyházatyák közül többen hevesen vitatták ezeket az elképzeléseket. A mártír Justinus már a II. században arról beszél, hogy az újjáépült Jeruzsálemben gyakorolt ezeréves krisztusi uralom voltaképpen nem más, mint a tökéletes igazhit szimbóluma, hiszen az igazi Krisztus nincs helyhez és időhöz kötve. [1734] Augustinus, aki először maga is a chiliazmus híve volt, nem határozta meg a világnapok számát, és csak jelképesnek tartotta az ezeréves birodalmat, amely Krisztus feltámadása és a világ vége között „működik”.

„Az ezeréves időtartam egy segédkonstrukció, e számot nem konkrétan meghatározható időként értik. Ennek ellenére a régi egyházban sokféle elmélet jelent meg a világtörténet lefolyásáról (pl. a »chiliazmus«), amelyek Augustinus óta az egyházi tanok hirdetésének területéről a szektás szélsőségek világába kényszerültek.” [1735] A hivatalos egyházban ezt szerették volna elérni, valójában azonban ezek az egyszerű gondolatok igen sokáig fertőztek. Meghatározó hatással bírtak a keresztény történetírásra, és összekapcsolódtak az utolsó idők császára és az Antikrisztus elméletével.

„Mindenekelőtt azonban úgy tűnik, hogy képzelőerejüket a nagy császárról szóló prófétálás foglalkoztatta, aki az utolsó idők után Jeruzsálembe fog vonulni. Szemmel láthatóan minden erejükkel abba a hitbe kapaszkodtak, hogy jelenleg ennek a titokzatos uralkodónak a vezetése alatt állnak. Az eredeti, a keleten közszájon forgó görög prófétálásokban ez az utolsó császár egy római császár volt, aki Konstantinápolyban uralkodott. De ahogy a VIII. században az ál-MethodiustPárizsban latinra fordították, új fordítások is keletkeztek. Nem lehet csodálkozni azon, hogy a nyugati elgondolásokban a császár alakját a távoli, homállyal teli Bizáncból nyugatra helyezték, ahol a Római Birodalom Nagy Károly megkoronázása következtében mondhatni újra létrejött. Az utolsó nyugatrómai császár leváltása után szünet következett, 300 évig nem uralkodott senki. Ennek az interregnumnak vetett véget Károly megkoronázása 800 karácsonyán, a római Péter-székesegyházban. Károly a frankok és a longobárdok királya volt, császárrá koronázása arra indíthatta a kortársakat, hogy az utolsó idők császárának végre egy olyan uralkodót képzelhessenek el, aki nyugaton uralkodik. Az embereknek tehát megadatott a lehetőség, hogy - eltekintve attól, hogy Nagy Károly nem hagyott hátra birodalmat - tovább álmodhassanak egy nagy császárról, aki közülük nő ki, és akiben megvalósulnak a sibylli* prófétálások. Ez egyaránt érvényesült a birodalomnak azon a részén, amelyből a későbbi Franciaország jött létre, és ott is, ahonnan a későbbi szent Német-Római Birodalom nőtt ki.” [1736]


Apokaliptikus vég - vagy földi megváltás
Az elképzelések mai szemmel nézve mindazonáltal ellentmondásosnak tűnnek. Egyfelől félelem és borzadály dominál úgy a jelenésekben, mint az Antikrisztusba és az utolsó ítéletbe vetett hitben. Ez köszön vissza abban, ahogy ezt Dante 1300-ban megírta, és ahogy azt Signorelli 1500 előtt, majd Michelangelo 1500 után lefestette. Másfelől viszont a földi halandók zavartalanul várták a megváltást, elképzelték, milyen lesz Krisztus uralma alatt a béke ezeréves birodalma, és hittek az utolsó idők császárában. Vajon tényleg megfért egymás mellett két ennyire gyökeresen ellentétes vélekedés?

 Időközben felfedezték, hogy bár 1200 körül a félelmetes as 

*Sibyllák\ istenektől vagy hősöktől származó jósasszonyok, akik Apollótól megihletve elragadtatásukban jósoltak.
pektus dominált, ez az ezredfordulón még alig volt jelen. A nagy Jósé Ortega y Gasset már 1904-ben megállapította (noha ezt a megállapítást még senki sem vette figyelembe): „A legenda, a (félelem), az ezredik évtől abszolúte nem igaz. Az elképzelésnek semmiféle tényleges megalapozottsága nincs.” [1737]

„Az újabb történelemkutatás előtt világos, hogy az ezredik év félelmei - legalábbis nagyrészt - csak a későbbi idők történészeinek kitalálása” - ezt írja Jan Dhondt 1990-ben. [1738] „És a történelem azt mutatja, hogy 1000-ben semmiféle chiliasztikus irányultságú félelmek nem léteztek.” - állítja Carozzi 1996-ban. [1739] Azaz nem uralkodott félelemmel átitatott millennarizmus
 - jóllehet a „régi krónikák” ezt terjesztik. Ezek valójában Jules Michelet (1798-1874) elképzelései az ezredfordulóról, ő emlékezett meg arról, hogy 999 szilveszterén reszkető embertömeg gyűlt II. Szilveszter pápa köré, és közösen várták a világvégét. Ezt a nézetet képviselték a Vatikánban 1982-ben, s 1998-ban Erdős is megemlíti. [1740]

Kétségtelen, 970 körül párizsi lelkészek meghirdették, hogy a világ Kr. u. 1000-ben elpusztul. [1741] így magától értetődően azt állították, hogy az első évezred csak 999 évből áll. Persze, nem ez az igazán megmosolyogtató, mintsem inkább az, hogy a világvége napra pontos prognózisának felállítása banálisan praktikus okokból lehetetlen lett volna akkoriban, ahogy Franco Cardini könnyed iróniával bizonyítja. [1742] Ha csak Itáliáról beszélünk, a világvégének a ma elfogadott időszámítás szerint az alábbi időpontokban kellett volna bekövetkeznie a különböző országrészekben: • Pisában 999. március 25-én,
 • a Velencei Köztársaságban 1000. március 1-jén,
 • Firenzében és Sienában 1000. március 25-én,
 • Dél-Itáliában 1000. szeptember 1-jén,
 • Milánóban, Genovában és Luccában 1000. december 15-én,
 • Rómában 1000. március 25-én és december 25-én [1743],
 • továbbá mindenütt egy évvel korábban vagy később, tetszés szerint.

A jóslatok afféle csoportdinamikai effektusként próbálták a lakosságot az egyik dátumtól a másikig rettegésben tartani. (Ez mit sem változott a jelenkorban: 2000 felé közeledve a különféle nézetek képviselői jóvoltából szinte kéthetente várhattuk a világvégét ilyen vagy olyan megfontolásból.) Csak egy biztos: 999. december 31-én senki sem reszketett Rómában a régi Péter-székesegyházban a közelgő világvége miatt. Ennek az időpontnak egyszerűen nincs értelme.

Ennek ellenére az ezredforduló körül először ábrázolták művészek az utolsó ítéletet. Horst Jantzen előtt akkor jelentek meg az első ilyenfajta megörökítendő látomások, amikor bibliai részleteket ábrázoló festményeket készített II. Heinrich (1002-1024) könyvébe: a „Bambergi Apokalipszisbe”. Később a motívum falfestményeken is feltűnik: a X. század végén Burgfeldenben és a reichenau-oberzell-i Szent György-templomban az oltár nyugati oldalán. [1744]

Magukat a Jelenéseket - mint az Újszövetség részét - mindig figyelembe vették, és sokat illusztrálták. Önálló témává azonban csak a De ortu et tempore Antichiristimegtárgyalása után vált. Adso von Montiér-en-Der írta ezt 950 körül, és Gerbergának, I. Ottó lánytestvérének ajánlotta. A szöveg az Ottó-nemzetség birtokában maradt, a fiatal III. Ottó valószínűleg ismerte, s talán ezen olvasmányon alapult az a kívánsága, hogy koronázási palástjára aranyból ráhímezzék a Jelenések könyvének arcait. Albert Hauck szerint „bizarr ötletnek tűnik, és mégis jellemzi a császárt”. [1745] Mivel a koronázás 996-ban volt, Ottót gyaníthatóan korábban is foglalkoztatta a Jelenések könyve.


A millenáris elindulás
III. Ottó bizonyára nem véletlenül beszél több aacheni trónról, mert ismerte a igét a Jelenések könyvéből [1746]: „És láttam trónusokat; és bírák ültek rajtuk, akik az ítéletet kimondták.” - ugyanígy ismerte az utolsó császárról szőtt elképzelést is. [1747] Adso Libellusa arról számol be, hogy a világvége bekövetkeztét ki lehet tolni, amennyiben az utolsó világbirodalmat, a rómait frank királyok viszik tovább. [1748] Benne és tanácsosaiban ezek után született meg a gondolat: III. Ottó az az utolsó császár, akivel elkezdődik az ezeréves birodalom! Erre félreérthetetlenül utalnak az általa 1000, illetve 1001 során felvett rangok is.

Uralkodásának „utolsó idő'-re utaló aspektusa vitathatatlan. Az uralkodók, és ezzel elvben a népek is kereszténnyé váltak, óriási számban, kontinensszerte százával nőttek ki a földből a román Stílusú templomok.  Radulfus (Raoul) Glaber a kortárs  Chroniquejában így ír: „Az ezredik év után a harmadik körül a bazilikákat majdnem mindenütt alapjukban újjáépítették, mindenekelőtt azonban Itáliában és Franciaországban. Általános verseny indult, hogy ki építi a legszebb és a legpompásabb templomokat. Azt lehetett volna mondani, hogy az egész világ általános egyhangúsággal lerázta múltját, és a templomok fehér kabátjával takaró-dzott be.” [1749]

A hatalmas számú építményből szerencsére rengeteg emlék maradt, amelyeket ezer évvel később is vizsgálhatunk. „Körülbelül 1030 óta áll a speyeri dóm [...] A konstrukció merészségében, új építményformák kitalálásában maga mögött hagyta az eddigi építőművészet minden alkotását. Az akkori Európa leghatalmasabb építővállalkozása, a római régi Szent Péter mellett a nyugati országok legnagyobb egyházi létesítménye, egészen a clunyi harmadik apátsági templom újjáépítéséig, terjedelmesebb és hatalmasabb még a gótika legtöbb katedrálisánál is.” [1750]

A sokak által átkozott Oswald Spengler, aki a kultúrákat az antikoktól napjainkig mindössze három „lelkiállapotra” osztja fel: az apollói (görög) és a mágikus (arab korai keresztény) kultúra után éppen erre az időre teszi a „fausti lélek” felvirágzását az európai nyugaton: „Ellentétképpen megkezdődik a nagystílű fausti építőművészet, az új jámborság első megmozdulásaival. Ez a clunyi reform 1000 körül - és egy új gondolkodásmód, az úrvacsoravita a toursi Berengar és Lanfranc között (1050). Óriási akaratot kifejező tervek születnek, habár a dómokat sokszor még egy egész gyülekezet sem tölti ki, mint pl. a speyerit, vagy sohasem fejezik be őket. Ezen építészet szenvedélyes beszéde visszatükröződik a költészetben is.” [1751]


Az új Jeruzsálem
Voltaképpen az óriási építési láz nem más, mint az újjáépített Jeruzsálemre utaló vízió. III. Ottó egyik bizalmasa, Bernward 1010-ben letette a hildesheimeri királytemplom alapkövét, amelynek egyben társtervezője is volt. Magasba törő lépcsőtornyai a kelet-nyugati hajókeresztezéssel, a kereszthajó és a két kórus egyesítésével elsőnek mintázzák meg az „Égi Jeruzsálem” képét. Erre utalt Hans Sedlmayr, mint a gótikus katedrálisok apokaliptikus alapötletére. [1752.] Csakhogy ez a templom a román stílushoz tartozik, és az apokalipszist nem az utolsó, mindent romba döntő pusztulás oldaláról kívánja megközelíteni, hanem onnan, hogy Istentől fog alászállni egy város, amelyben ezer éven át uralkodik a béke.

Az égi Jeruzsálem képéhez tartoznak a városkapuk [ 1753], és nem véledenül öntenek három dómajtót 1000 (a Willigis alatti Mainzban) és 1055 között (Augsburgban). A leghatásosabb a három közül az 1015-ben, Bemward von Hildesheim alatt keletkezett darab, amelyet - akárcsak mint az aachenit és mainzit - egyetlen darabból készítették. [1754] Az így meginduló fejlődés egészen Palermóig és Novgorodig ér. Feltűnő mindazonáltal, hogy a fejlődés jó ideig megrekedt egy helyen, hiszen a megtévesztésig hasonló aacheni és mainzi ajtók megalkotása között jelenlegi tudásunk szerint 200 év pergett le. [1755]

Ennek alapján is az az érzése támad az embernek, hogy III. Ottó és Károly szerepe voltaképpen nagyon is hasonló. Persze, felmutathatok különbségek is. Legelébb is az, hogy az Ottó-korabe- li építészet megmaradt, és az emlékeket szemlélve látható, hogyan halad a korai román stílustól egészen a virágzóig. Az alsó-ausztri- ai Wieselburgban például áll még egy 996-ból származó oktogon, amely az ezeréves Ausztria egyik „kőokmánya”. Megvizsgálva súlyos falait, méreteit, arányait, gyér ablaknyílásait, még olyan munka közben látjuk az építőmestert, amelynek során az nem bízik a kupolák tolóerőiben, és így nem meri a falakat gyengíteni. Ezzel pedig Aachen után 200 évvel még mindig az aacheni kupola előtt száz évvel alkalmazott technikánál tartunk...

Ismerjük a kölni St. Pantaleon építkezési fázisait is, Theophanu császárné sírba tételét, amely szépen illeszkedik ebbe az időszakba; vagy a Bertalan-kápolnát Paderbomban, mint a görög építőmesterek utolsó kéznyomát Németországban. Mindenesetre az Ottók ideje 950-től mindenkit meggyőz vitalitásáról, létezéséről, amit azonban a Karoling-korról igen nehéz lenne állítani.


Indítóok és megvalósíthatóság

A világot megmozgató évezredforduló kezdetének békeidős mozgatórugóit szakemberek ez idáig nemigen vizsgálták. Nézzük csak az Ottó és Szilveszter regnálását követő Európa fejlődéstörténetét.

Bizáncban előreállították az órát anélkül, hogy eszükbe jutott volna az 1000. esztendő. De hát végül is Bizánc sohasem igazította az időszámítást Krisztus születéséhez még Kr. u. 614-911- ben sem, azaz náluk nem „fenyegetett” egy markáns dátum megjelenése.


Ki, mikor és hol (II.)?
Az időszámítás ezen módosítása VII. Konstantin alatt, tehát 959 előtt történt. Az akciót valószínűleg a teremtésidőszak számításának bevezetésével indokolták. így rögtön abba az időszakba érkezünk meg, amikor is I. Ottó szoros, házassági kontaktust keres Bizánccal. Theophanuval olyan hercegnő érkezik a Rajnához teljes görög udvartartásával, akit II. Ottó 972-ben elvesz, és császárnéi rangra emel. A hercegnő csomagjában „benne volt” az új időszámítás is. Ebből első közelítésben az derül ki, hogy így egyszerűen átugrották a teremtés utáni 6000., illetve a Kr. u. 800. év végét.

 Tehát az időátállítás kérdéseivel kapcsolatban Nyugaton a következő a helyzet.
Ki tette: III. Ottó császár és II. Szilveszter pápa. Hol: Rómában és Kölnben.

Mikor: a X. században.

Miért: hogy elkezdődjön az utolsó császár ideje, a betoldott

 időben pedig kreálhassanak egy mindenekfeletti, szuper császárt. 

Mennyivel:az események csúcsával az 1000. esztendőt célozták meg.
Kérdés, a császár és pápa mekkora határozottsággal, biztonsággal nyúlt bele az évezred határának kijelöléséhez? Ezt addig nehéz megválaszolni, amíg nem tisztázódik, mikortól számítjuk okmány szerint a Kr. u. X. évszázadot. Ráadásul az sem zárható ki, hogy egy gyors beavatkozással még egy korrigálást is véghez kellett vinniük. Gerbert mai időszámításunk szerint 999. április 2-án foglalta el II. Szilveszter pápaként Péter székét. Tehát háromnegyed éve lett volna arra, hogy pontosítsa az időt, amely pontifikátusát közvetlenül az 1000. évhez csatolja.

Időpontosítás alatt itt az értendő, hogy a nyugat a bizánci időszámítást néhány évvel módosította. Bizonyíték erre, hogy a három világteremtési időszak között - teljesen indokolatlanul - a keletrómaiaknál 16, illetve 17 év különbség van. Ugyancsak nem tisztázott, hogy az alexandriai vagy a bizánci járt-e egy évvel az átültetett protobizánci előtt. AIII. Ottó alatti utójavítást keleten krisztológiai okokból vissza kellett volna adni. Ez lenne az egyetlen értelmes magyarázat a háromszoros, majdnem egyidejű definícióra Bizáncban. így Heinsohnnak igaza lenne abban, hogy a nyugat is adott keletnek egy impulzust, de véletlenről vagy hanyagságról aligha beszélhetünk.


A végrehajtás részletei
Így az időátállítási akció megvalósításához minden körülmény adva volt. Az anno domini szerinti datálás köztudottan csak az 1000. év után jelent meg, ettől kezdve egyre több okmány kapott dátumsoraiban új megjegyzést. Tehát csak át kellett dolgozni az utolsó évtizedek azon császári okmányait, amelyek az anno domini datálást hordozták. Ez persze azokra az 1000 utáni első évtizedekben készült okmányokra is érvényes, amelyeket eredetileg még nem ezzel a dátummal láttak el. Természetes, hogy Ottó és Szilveszter meglepően gyors halála után csak félve kezdték a Krisztus utáni datálást használni - mindazonáltal 1000-et követően módszeresen elkezdték újradátumozni az okiratokat. Hogy ez annak idején a dátumsorokkal nem egyezett, azt már a nagy diplomatikus, Harry Bresslau is regisztrálta, majd Wilhelm Kammeier is szóvá tette. [1756]

A két nagy központban, Rómában és Konstantinápolyban nem véletlenül alakultak így a dolgok, hiszen nem ugyanazon naptár alapján dátumozgatták az okmányokat. A Bizánci Birodalomban a bukásig nem a Kr. u.-i formula szerint dolgoztak, sőt, nem is használtak általános érvényű naptárt: az okmányokon egész egyszerűen az egyes császárok uralkodási évei szerepelnek (azaz „kelt X. császár uralkodásának. Y. évében”). [1757] Ezeknél az okmányoknál természetesen nem ütköztek átdatálási problémákba - ugyanakkor a császári rendelkezéseket a teremtés utáni dátumozással kellett ellátni, amire viszont oda kellett figyelni. [1758]

A Lateránban a XV századig nem volt okmányszerű datálás, csak hivatkoztak az éppen hivatalban lévő pápára, és az ő pontif-ikátusának időszakára. Heinz Quirin alapművében két variánst különböztet meg: az ún. „nagy datálás” a kiállítóhelyet, az elkészített okmány megnevezését, a dátumot és a pontifikátus évét tartalmazza, valamint a korai XII. századig az írásformát az írnok megnevezésével. Az ún. „kis datálás csak a kiállítási helyet, napot és a pontifikátus évét adja meg”. [1759] így a pápai okmányok nem adtak közvetlen felvilágosítást arról, hogy a teremtés melyik évébe, vagy melyik krisztusi évbe lehet besorolni az írásművet. Ezért kellett pótlólagosan belepillantani a Pápák könyvébe,vagy egy világi régenslistába, melynél viszont gondoskodni illett az egyidejűségről.

Mivel nincs szabály kivétel nélkül, a Lateránból ismerünk egy nagyon korai kísérletet arra nézvést, hogy az okmányoknál is elkezdjék használni az anno domini datálást. XIII. János pontifiká-lása (965-972) alatt született néhány, az új számítással ellátott irat, a legkorábbi 967-ből maradt ránk. Figyelemre méltó módon ez az első pergamenből készült okmány, és az első, amely diplomatikus kisbetűvel írott. [1760]

Merthogy van itt még valami, ami szemet szúr. Nevezetesen az alapanyag. Mert bár elkezdték használni a pergament, az iratok túlnyomó többségét egészen Kr. u. 998-ig papiruszra írták. [1761] Ami egyben azt is jelenti, hogy a pápáknak óriási tartalékokkal kellett rendelkezniük, elvégre ezen Egyiptomból származó alapanyagból utoljára 614-ben érkezett szállítmány - ezt követően a perzsa támadás lehetetlenné tette a papirusz Lateránba szállítását. A Meroving-nótáriusok például kisvártatva áttértek a pergamenhasználatra, csak a pápai udvar tartott ki a papirusz mellett. A történész pedig felteszi a kérdést: vajon hol voltak azok a raktárak, amelyekben négyszáz évre elegendő papiruszt tároltak, s vajon milyen technikai találmánnyal óvták a természetes rothadástól és a középkorban igencsak gyakori vendégnek számító rágcsálóktól?

Persze, ha 614 és 911 között hozzá sem kellett nyúlniuk a papiruszhoz, minden világosabb lesz - egyébként is, az első keresztes hadjárat ismét megnyitja az utat az iratok alapanyaga előtt.


Krisztológia - eszkatológia* - hereziológia**

Meghatároztuk tehát a keresztény gondolkodás három sarkalatos pontját, amely nagy valószínűséggel az óra előreállítását motiválta. Sejtjük, hogy nyugaton és keleten egyaránt megvolt az igény arra, hogy a különböző Biblia-értelmezéseket időben egységesítsék. A keletrómai oldalon pánik uralkodik a legszentebb relikvia, Krisztus keresztjének elvesztése miatt, ráadásul a birodalmat szüntelenül szorongatják. A nyugatrómai oldalon eközben egyre határozottabban szárba szökken az a remény, hogy így immáron megkezdődött a keresztényi utolsó korszak, a napok tehát a béke



*Eszkatológia (gör.): jelentése végső, utolsó dolgokról szóló tan. A teológiában utolsó dolgoknak nevezik: a halált, a részleges ítéletet, a test feltámadását, az utolsó ítéletet, a poklot és a mennyországot.

**Herézia (gör.): herezis, szándék, választás. Szekta vagy ezek tanítási rendszere. A keresztény egyházban am. eretnekség, tévhit. Hereziológia: a heréziával foglalkozó tudomány.



ezeréves birodalmában peregnek. Világvégéről és utolsó ítéletről, ezek percnyi pontos meghatározásáról nincs szó, annál több arról, hogy Jézus Krisztus helytartója ül a trónon az „utolsó”, s ettől igazán öntudatos császár személyében, ezen új évezred kezdetén.

A politikai jövő a két udvarban rendkívül különbözőnek látszik. Bizáncnak ki kell szabadulnia az északnyugattól délkeletig támadó ellenség halálos szorításából, miközben a nyugatrómai császári ház éretlen elképzeléseket igyekszik perspektívává dagasztani, s Róma (Itália), Germánia, Gallia és Sclavinia népeit egy közelebbről még nem meghatározott szövetségbe forrasztani - ezzel valamiféle egységesült keresztény világ képét kialakítani.

A keresztény motívumok kiemelése egyenesen feltűnő, ha szakvéleményezzük az 1000 utáni építkezéseket. Mindenütt templomok és klastromok nőnek Iá a földből, miközben a császár nem létesít magának egy központi székhelyet, bár III. Ottó akart magának Rómában egy várat építeni, amely Károly aacheni székhelyével mutatott volna párhuzamot (miképp az is, hogy mindkét császár mellett egy seregnyi külföldi bizalmas lebzselt).

Nem akadt olyan település, amelynek lakói ne kérték volna Isten házának megépítését, és ahogy az lenni szokott nyugaton, már a XI. században mind tovább és feljebb törtek. A templomok egyre nagyobbra, tornyaik egyre magasabbra nőttek. Melyik szerzetes közösség tölthette volna meg Cluny harmadik hatalmas építményét? Márpedig nem létezett grandiózusabb terv a román stíluson belül, mint ez az építmény, amelyen 1088-tól 1135-ig dolgoztak. Dupla tomyú nyugati homlokzat, háromhajós előtemplom, öthajós főtemplom, két kereszthajó, büszke keresztezés, összesen hét torony és tizenöt hozzáépített kápolna. A világon nem akadt még egy ilyen létesítmény, pedig a kolostornak sohasem volt 400-nál több szerzetese, Cluny mindig is falu maradt, a zarándokok pedig sohasem kerültek errefelé. Mindez csupán azt mutatja, hogy a kereszténység dominanciája mily elképesztően hatalmas méreteket öltött.

Annál meglepőbb a felismerés: a világvégét illetőleg az állítólagos Karolingok idején semmiféle félelem nem jelentkezett a 801. év, illetve a teremtés 6001. éve előtt. Tulajdonképpen az „egész világnak” reszketnie kellett volna a várható vég miatt, majd ujjongania, amikor az apokalipszis helyett egy új korszakba fordulhatott az idő kereke, melynek kezdetét Károly császárrá koronázása fémjelezte. Egy új világ kezdődött, egyszersmind folytatódott a római császárok listája - ami pótbiztosítékot is adott a világ vége ellen. A dolog egyetlen bibije, hogy a „kortárs” beszámolókban semmi erre utalót nem lehet találni. E körülményből Carozzi arra következtet, hogy „az eszkatológikus izgalom lanyhult”, azonban mégis megjegyzi: „Nagy Károly sehol sem jelenik meg olyan expliciten, mint az utolsó idők császáraként.” [1762]

Ám ezzel még semmit sem magyaráztunk meg. Miképpen múlhatott el egy évszázadok óta várt dátum anélkül, hogy közvetlenül előtte ne szülessenek megemlékezések, amelyek arról szólnak, mily nagy dolog előtt áll a világ és a benne élők? Lehetséges ez? Erre eddig nem született válasz. Az általam megfogalmazott tézis természetesen kézenfekvő magyarázatot ad: nem volt miről írni egy nem létező korban. Senki sem tudja jobban, mint ennek a fordulatnak a megfestői, hogy a világ ugyanúgy fennáll, mint azelőtt.

Persze arról sem feledkezhetünk meg, hogy III. Ottó és II. Szilveszter közös tervéből semmi sem lett, hiszen Ottó már 1002. január 24-én, míg Szilveszter 1003. május 12-én hunyt el, és gyaníthatóan egyikükre sem a Latium rossz levegője volt ily szörnyű hatással. Eztán a szász császárok békében követték egymást, Péter széke pedig újra a római nemesek kezébe került.


Eretnekek - átvágott gyökerekkel
Jóllehet az 1000. év lassan a múlt ködébe veszett, a félelmek csak később kaptak lábra igazán, és az eretnekség köntösébe bújtak. „A II. évezred kezdete óta nyugaton eretnekek lépnek fel.” [1763] A. Borst figyel és pontosít: „Az ezredforduló óta Nyugat-és Dél-Európában itt és ott eretnekségek lángolnak fel, amelyeket nehéz kibogozni belső összefüggésükben, mégis egységesek rajongó jámborságukban és aszkétikus világátkozódásukban.” [1764] Nem sokkal az 1000. év után Leuthard, a champagne-i paraszt csodálatos isteni kinyilatkoztatásról beszél, és rajongókat gyűjt maga köré. A püspök meghurcolja, és bolondnak nevezi, Leuthard pedig 1004-ben öngyilkos lesz; „ez egyike a kevés középkori öngyilkosságoknak”. [1765]

Most burjánzanak a heréziák, mintha új táplálékot találtak volna maguknak. Hogy ezeket az eretnekeket apokaliptikus és chiliasztikus víziók késztették-e tanaik megfogalmazására, részben tagadják [1766], részben állítják. [1767] Mindenesetre 1022-ben Franciaországban megejtik az első eretnekégetést. [1768] Nagyjából 1140-től tömegével kezdik üldözni az eretnekeket, ekkortól mutatkoznak az első okkult, a világ pusztulása iránt táplált félelmek, elkezdenek rettegni az Antikrisztustól és az ördög uralmától, s megszületik Joachim da Fiore tanítása a három időszakról (kb. 1130-1202). Ennek az abbénak a számításai szerint az újszövetségi egyháznak 1260-ban befellegzik, ezután kellene elkezdődnie a „harmadik birodalomnak”, egy szerzetesi-lelkészi irányítás alatt álló időszaknak.

Ez a jóslat az Antikrisztus fellépésével függ össze: valaki az ő ördögi elhitető manővereivel kerülhet a legmagasabb hatalmi pozícióba. Mindenekelőtt II. Frigyest tekintették Antikrisztus-nak. Ismert az a történet, hogy megjósolták neki: „sub flore”, azaz „virágok alatt” fog meghalni. Ezért sohasem lépett olyan városba, amely virágnevet viselt (például Firenzébe). Mégsem kerülte el a sorsát: a Fiorentino kastélyban halt meg.

Hogy a Stauferek IV Konráddal kihalnak (1254), az nem feltétlenül járult hozzá a kedélyek megnyugtatásához.
 Egyébiránt az eretnekség története döntő bizonyítékot kínál a három kitalált évszázadra. Amikor Arno Borst a katarok, waldensek és albigensek gyökereit kutatja, elég sok, jóval korábban létezett eretnekcsoportra utaló hasonlóságra bukkan. Am a közvetlen kapcsolat csupán a X. századi Bulgáriában felbukkanó bogumilokkal mutatható ki, előttük mintha elvágták volna a fonalat. Ezért Borst gúnyolódik: „Mint a katarok közvetlen elődei, a manicheusok olyan íróknak számítanak, akiket a katarok előtt tanítottak.” [1769] A késő antik manicheusok egészen alapítójukhoz, a főnemes, 277-ben elhunyt Perser Manihoz térnek vissza lélekben - csakhogy az ő, „jómódúak és képzettek számára létrehozott vallása” már a VI. század közepén eltűnik mind Nyugat-, mind Kelet-Rómából. [1770] Vajh ki tarthatta életben több évszázadon keresztül ezt a vallást?
 Borst tudja, hogy éppen a VI. században több elhajló kifogy a lendületből, s eltűnik a színről, vagy éppenséggel az egyház szippantja fel őket. Például a spanyol prissziliánusok 563 után újra megtérnek az egyházhoz.
 Itt megemlítendők még az örmény paulikánusok is, akik az elfogadott elmélet szerint kizárólag azokban az évszázadokban léptek fel, amelyeket mi fantomkorszaknak tartunk. Borst azonban közli, hogy régebbi korok tudósai ennek a szektának a létrejöttét a IV századra teszik. [1771] így viszont nincs szükség nagy képze-lőerőre ahhoz a kijelentéshez, hogy ez a szekta már 614 előtt létrejött, és 614 és 911 között települt át a Balkánra. A közte „eltelt” 297 év végre lehetővé teszi, hogy az eretnekekre való emlékezések, amelyek a VI. században még mind megvoltak, még a X. században is virulensek lehettek. így végül a késő antik heréziók logikusan kapcsolódnak a középkorhoz.


Millenarizmus 1300-tól
Csodálatos módon az 1300-as év sokkal jelentősebb millenáris félelmet gerjeszt, mint a „tulajdonképpen” sokkal jelentősebb 1000. esztendő. Nem bizonyítható, hogy itt az eredeti, kb. 300 évvel rövidebb naptár lett volna érvényben, amely ekkor érte el a klasszikus ezredfordulót. Az 1300-as évet mindenesetre VIII. Bonifác pápa az első szent évnek kiáltja ki. Ehhez teljes bűnbocsánatot kapcsol azok számára, akik elzarándokolnak Rómába, így aztán valóságos emberáradat önti el az örök várost. Amióta ezt a szokást bevezették - amely igazságos volt a rövid távú bűnökkel szemben, és így János Pál pápa is szent évnek kiáltotta ki a 2000. évet megnyitják az anyaszentegyház szívébe vezető, eddig befalazott szent kapukat, a zarándokok pedig minden addiginál tökéletesebb bűnbocsánatot nyerhetnek vétkeikre. Dante megteszi lélegzetelállító útját a poklon és a purgatóriumon keresztül a paradicsomig - mégpedig a szent 1300-as év márciusában.

Bonifácot bízvást a század pápájának nevezhetjük. A világvége sem 800-ban, sem 1000-ben vagy 1300-ban nem akart bekövetkezni, s immáron egyáltalán nem számolták a világnapokat, hanem úgy módosították a tézist, hogy a világvége valamikor majd a „jövőben” biztosan bekövetkezik. Most már lehorgonyoztak a döntő 5001-es évnél, mint a hatodik világnap kezdeténél, Krisztus születésénél, de az előttük álló korszak hosszát már nem korlátozták ezer évre.

Az 1500-as évtől való félelmek azonban még mindig nyomasz-tóak voltak. Firenze a keresztényi utolsó időket a purista Savonarola őrült országlása alatt élte meg, Orvietóban Signorelli megformálta a világítéletet az Antikrisztussal, pokolba taszítással és új testet öltéssel, Michelangelo ugyanakkor csak 1541-ben fejezte be az Utolsó ítélet megfestését a sixtusi kápolnában. Igaz, mire elkészült, már rég nem az utolsó ítélet kavarta fel a lelkeket, hanem néhány gonosztevő meztelensége. A nagy kezdeményezés kihunyt, a nagy és általános félelmeket leszerelték, s a következő századfordulóktól immáron nem a kereszténység remegett úgymond intézményesen, hanem csak egyes csoportosulások.


A pergamenre fektetett idő

Láttuk, hogy az idő előreállítása aránylag egyszerű volt, miután mindkét nagy világi uralkodó és a pápa is az akció mögött állt. E folyamattal az összes olvasni és írni tudó európai ember érintetté vált, akár a közigazgatásban, akár a kolostorok puritán szobáiban dolgozott. Ebből belátható, hogy e történelmi interpretáció kizárja az összeesküvés elméletét. Akadtak, akik - mint Flachenecker - ezzel próbáltak érvelni ellenem, emocionális alapra terelve a vitát. [1772.]

Összeesküvésről akkor beszélünk, ha a benne részt vevők sötét utakon járva alattomos eszközöket vetnek be, hogy hatalomra kerüljenek, vagy a hatalom birtokosát megdöntsék. Emlékszünk a Caesar elleni összeesküvésre egy új királyság létrejöttének céljából, vagy a Pazzi-összeesküvésre Firenzében, amellyel ki kívánták ütni a nyeregből az uralkodó Medicieket. Ám aligha minősíthetjük így azt, ha a hatalmon lévők maguk határoznak úgy, egy kicsit megtoldják az esztendők számát. Ki ellen szövetkeztek? A népük ellen? Vagy talán Isten ellen? Valószínűleg inkább azt hitték, hogy valamely Istennek tetsző dolgot vezetnek be.

Uralkodói rendelet, kormánydöntés nem nevezhető összeesküvésnek, inkább butaságnak, netán bűnténynek. Ha azt rendelik el, hogy az évek számát a jövőben egy új kiindulási ponthoz igazítsák, és egy másik időszámítást vezetnek be, ez esetben egy magát illetékesnek vélő hatóság intézkedéséről van csupán szó. Tehát ha a fantomidő-elméletet egy „szokványos” összeesküvés szintjére próbálják zülleszteni, úgy azt félreértik és hiteltelenítik.

Nos, a középkorkutatók újra és újra figyelmeztetnek arra, hogy három évszázad történelmét lehetetlenség csak úgy kitalálni. [1773] Ez a kifogás sokkal súlyosabb annál, hogy ne adjunk rá átfogó választ.

Az eddig összeállt forgatókönyvben három különböző kiváltó okot találunk, amelyek közül bármelyik szerepet játszhatott az óraátállításban.

 Ha a Biblia a különböző dátumokkal a teremtés óta pontosan adta volna meg az időpontokat, az órát át kellett volna állítani.
Ha a bizánciak a keresztes hadjáratok elvesztéséből következő szörnyű megaláztatást egy fiktív visszavágással kívánták volna eltussolni, palástolni, akkor a kitalált hőstetthez szükségük lett volna a koholt időtartamra.

Ha III. Ottó és a pápa a millenniumot előre akarta volna hozni, akkor először egy új dátumot kellett volna meghatározni az előretolt idő szerint, s csak azután jelentkezett volna az igény, hogy ezt az időt is kitöltsék, mivel tudjuk, hogy Ottó először 998-ban hivatkozik Károlyra. Ez azonban akár az unokaöcs igénye is lehet, hogy támaszkodhasson egy nagy egyéniségre.

Ottó látta a problémát, amely meghatározta a keletrómai császárok sorsát, ugyanakkor tudta, hogyha a szász uralkodók nem a Bizánci Császárság árnyékában akarnak élni, akkor kapcsolódniuk kell a Nyugatrómai Császársághoz, amely azonban nem a Merovingokban folytatódott.

 E logika pontosan meghatározta a tennivalókat. Az iratok cseréje

Újra elérkezünk Nagy Károly igencsak hatékony kormányzati rendszeréhez, amely annyira hatékonyan működött, hogy a hatalmas birodalomban egyeden fegyverképes ember sem vonhatta ki magát a katonai szolgálat alól. [1774] Az Ottók uralkodói gyakorlatát az évezredfordulón ugyanakkor ekképp lehet jellemezni: „Alig működött a kormányzás, az alátartozó intézmények, az írásbeliség szinte agonizált a hivatali élet összes területén.” [1775]

Ennek megfelelően beleütközünk az okmányokat érintő kínos kérdésekbe. Az írásbeliség igen alacsony szintre süllyedt, azaz feltűnően kevés okmány keletkezett. Ez a helyzet csupán a késő XI. században változik meg, sőt, inkább csak a XIII. században.

Bizánccal és nagyhírű, megerősített fővárosával ellentétben a nyugat csak egy vándorló királyságot ismert. A kis udvarállam nomád módra vonul várból kolostorba, kolostorból várba, hogy minél több hellyel ismertesse meg hatalmát. Mivel a kancellária nem tud akármekkora archívumot vezetni, bizonyára abból kell kiindulni, hogy az igazán jelentős okmányokat mondjuk Reichenauban őrizték, de nem az állandóan használt útiládákban. Csak Nagy Károly emelhette anakronisztikusan Aachent egyfajta fővárossá. Az Aachen városához tartozó okmányok és régészeti leletek mindenesetre egészen másról regélnek: a település csak a XI. században tűnt fel a történelem hatalmas színpadán. [1776]

Mindebből arra következtetünk, hogy a történetírás központja ebben az időben kolostorban, kolostorokban működött - ahol az írástudók éltek. Ott „tervezték meg” a holttestet, amelyről „a történelem testét” mintázták. A stratégiát egyértelműen kellett megfogalmazniuk, amelyre épülve a részleteket aztán decentrál-tan, sokoldalúan fejleszthették tovább.


Kolostori magány?
A szakemberek azt hányják a szememre, hogy kizárt az elszigetelt kolostorok ennyire összehangolt működtetése. Listákra utalnak, az ún. Testvérek könyveire, amelyekben a szerzetesek neveinek ezreit vezették. Persze ezek nem hamisítványok - ám éppen-hogy a „koncentrált akció” lehetőségének legjobb bizonyítékai.

Gerd AlthofF így ír erről: „Csak egy példa a sok százból Reichenauból: az egyik »Élet Könyvében« a többi negyvenezer név mellett egy lista megemlékezik 603 szerzetesről a fuldai kolostorból, akiket Hrabanus Maurus abbé vezetett, Fuldában megtalálhatóak ezek a szerzetesek az ún. halotti annálékban, a halálozási évvel és nappal. Az adatok teljességgel egyeznek a két könyvben. Az első, idősebb szerzetesek nem sokkal a lista elkészülte után haltak meg, a fiatalabbak többsége még évtizedekig élt. (...) Aztán megtalálhatók az okmányokon mint tanúk, s megemlítik a levelekben és a történetírásban.” [1777]

Az összehangoltság Fulda és Reichenau között - légvonalban több mint 300 km - semmiképpen sem üres feltételezés, hiszen éppen a meglévő iratokkal bizonyítható! Egyben dokumentálja a szervezés meglétét a többi, „néhány száz” esetben is.

Egy átlagos szkriptórium győzte a munkát. Az az ellenvetés, hogy vannak krónikák a „sötét időkből”, amelyeket különböző kezek írtak, és emiatt eredetiségük kétségbe vonható, nem sokat bizonyít. [1778] Végül is minden krónika ugyanúgy jött létre, hogy valamelyik szerzetes havonta vagy évente vezette. Akinek egy megfelelő krónikát kellett hamisítania, szkriptóriumának előképéhez igazodott. Minden kolostor meg akarta erősíteni valamikori vélt virágzását, mint ahogy számtalan szent egy-egy kitalált vitának köszönhetően élhetett a korai középkorban. A katolikus szentek több mint fele ebből az időből származik, továbbá érsekségek sora kapta meg rangját e korszakban.

Carlrichard Brühl megvizsgálta a folyamatosságot 31 galliai és germán városban, valamennyi püspöklistával egyetemben. A kora középkori leletek szűkössége ellenére a különben nagyon kritikus Brühl nem kételkedik sem a korban, sem a püspökök valódiságában, legfeljebb a listák kezdetét kérdőjelezi meg. A városok közül már az elsőnél, Párizsban megmutatkozik az ősrégi kereszténységről tálalt bizonyíték kétessége: „Mégis nagyon elgondolkodtató, ha az ember Heraclius püspök - aki 511-ben ott volt az orléans-i konzíliumon - tizennégy elődje között egyetlenegy történelmit fedez csak fel.” [1779] Limoges-ban már Nagy Konstantin előtt „dokumentálták” egy érsekség alapítását, „de az Adhemar által kiszolgáltatott püspöklista (a XI. századból) semmit sem ér”, mert „világos, hogy éppen Adhemamak - ennek a szent Martialis apostolsága melletti buzgó harcosnak - egy különlegesen hosszú névlistát kellett találnia”. [1780] A VIII. században pedig Adhemar von Chabannest illetik kifogásokkal, „tekintettel notórius megbízhatadanságára”. [1781]

Kérdés, mikor írták és hangolták össze a kolostori névlistákat? Terjesztésük egyáltalán nem utal elszigeteltségre, példának okért csak úgy tudták összekeresni egy szent adatait, ha tudták, melyik kolostorban kutakodjanak. Emellett különös ellenmondásokat találunk a helyi tradíciók, az írott források és az építészet emlékei között.

"Vfegyük a Frauenchiemseeben tisztelt szent Irmengardot. [1782.] Életét a Karoling-időkben egyetlen csereokmány alapján követhetjük végig a Wirtembergi Okmánykönyvben. Halálát jelzik a délnémet apátságok halotti könyvei: a napként jelzett július 16-a megtalálható a St. Gallen-i kolostor naptárában, az ehhez tartozó 806-os év pedig a kolostori szőlőskert annáléiból. Ez a szerzeteslak 200 kilométerre fekszik Chiemseetől, Reichenautól még messzebb. A bencés apátság szőlőskertjét ráadásul csak 1053-ban telepítették, tehát nem lehetett benne az információs hálózatban a Karoling-időkben. A XI. században az egyébként is alig ismert megboldogultat könyvekben lehetett népszerűsíteni.

„Irmengard királylány életében éppen az a sajátságos, hogy igen jól elrejtőzött - talán el is akart rejtőzni -, mégis dicsőítették, folyamatosan növekvő mértékben, évszázadokon keresztül, egészen a mi korunkig.” Tekintve ezt az ismeretlenséget - amelyet Hans Pörnbacher is elismer a „Chiemgaus szentjeiben” [1783] 
 -, cseppet sem csodálható, hogy Irmengard koporsója is eltűnt. Csak egy cinkkoporsó került elő, amelybe vagy az ő holtteste vagy egy másik került 1613-ban. Mígnem 1961-ben, a frauenchiemseei templom alatt a restaurációs munkálatok közben találtak egy szarkofágot. Mindjárt kombinálni kezdtek. Az 1613-i kiemelésnél felfedeztek egy ólomtáblácskát, Irmengard névvel, igaz, hogy ez 1000 és 1020 között készült. Kínos. Persze, a szarkofág származhatott egy 806-os temetésről is.

Egy írott dátum általában nem állhat olyan gyenge lábakon, hogy a datálás ellenére ne lehessen összefüggésbe hozni az építészeti maradványokkal, habár ezek sokkal „beszédesebbek”. A szarkofág és a nem benne talált névtáblácska miatt a frauenchiemseei templomoszlopot, Reichenaut és a szőlőskertet a 806. esztendővel kötik össze. így keletkeznek évre pontos „Karoling”-dátumok.


Napfogyatkozás - amely eltakarja a képet
Robert R. Newton 1972-ben majdnem minden középkori szöveget figyelembe vett, hogy az összes bejegyzést felkutathassa a 400 és 1250 közötti napfogyatkozásokról. Tényleg mindent átnézett, annaleseket, krónikákat, történetírói munkákat. A források Angliából, Írországból, Skóciából, Walesből, Man-szigetéről, Belgiumból, Hollandiából, Ausztriából, Csehszlovákiából, Svájcból, Franciaországból, Németországból, Dániából, Svédországból, Izlandról, Norvégiából, Spanyolországból, Bizáncból és a Szentföldről származnak. Kétezer beszámolót talált. „Tbbb mint kétharmaduk nyilvánvalóan másolat volt, így ezekről nem készítettem jegyzeteket. 629 beszámolót tartottam meg a további vizsgálatokhoz. A következő fejezetekben bemutatom, hogy közülük 379 gyaníthatóan független más ismert forrásoktól.” [1784]

Asztronómikusan és szövegkritikusan vizsgált, a különböző dátumokat visszaszámolásokkal egyeztette. Nem volt könnyű dolga, elvégre eredetinek tetsző bejegyzésekről az aprólékos és figyelmes munka kiderítheti, hogy az állítás nem önálló „termék”, csupán másolás. [1785]

Egy példa: „891. augusztus 8. [...] Hivatkozási hely. Corbeienses (cirka 1148, Corvey kolostor a Weser mellett). 891-nél megjegyzi a forrás: üstökös és napfogyatkozás. Ha jól értem a szerzőt, ezt az évkönyve egyik eredeti részének tartja. De ez a bejegyzés majdnem azonos a 891. augusztus 8-áról [...] származó beszámolóval a svájci forrásból, a Sangallensisből(cirka 926, Sankt Gallen), ezt pedig már a IX. 3. szekcióban vitattam, ezért a Corbeiensesből való beszámoló megbízhatósági hányadosa szerintem nulla.” [1786]

Itt az egymástól való távolság kb. 500 km légvonalban. Egyébként a források eme türelmes feldolgozásánál kerül elő pl. az Annales Fuldenses,amely 901-ből való, és a következő rövid áttekintést tartalmazza a napfogyatkozásokról: • 787. szeptember 16. - valószínűleg nem eredeti,
 • 812. május 14. - azonos forrás az Annales Laurissenses-szel (Lorsch),
 • 817. február 5. - napfogyatkozásról beszél, de valójában holdfogyatkozás,
 • 818. július 7. - azonos forrás az Annales Laurissenses-szel,
 • 832. - nem tudni mikor: nem lehet napfogyatkozással azonosítani,
 • 840. május 5. - eredeti feljegyzés,
 • 878. október 29. - eredeti feljegyzés. [1787]

Igen gyorsan lemérhető e rövid listából, hogy a két kolostorkrónikás (Fulda-Laurissa) a 140 kilométeres távolság ellenére kapcsolatot tartott egymással, és hogy adataikat a mai számítási ellenőrzésekkel nem mindig lehet megerősíteni. Tehát Newton csak a napfogyatkozásokról mindössze 379 egymástól független feljegyzést talált, amelyeket aztán átlagban négyszerismételt meg más krónika vagy évkönyv. Ebből immáron azt is sejthetjük, miként fonódnak össze a korabeli források - Izlandtól Jeruzsálemig...

Ugyanilyen világos, hogy a krónikák egyáltalán nem folytatólagos tudósításokra építkeznek. Emellett szól a sokféle, igen feltűnő hiba: „A napfogyatkozások dátumainál összesen körülbelül harminc évre rúg az eltérés a középkori tudósításokban. Ha kiküszöböljük azt a két feltűnő hibát, amelyik az 532. év húsvéti ciklusához kapcsolódik, akkor az eltérés három évre csökken. Az említett tanulmány csak a napfogyatkozások évszámának hibáival foglalkozott, de egy adott éven belül akadnak hibák a napok dátumaival is. Ezeket a hibákat nem említem külön. Rendkívül sokat találtam belőlük, de valószínűleg nem olyan sok, mint az évszámoknál elkövetett hibák.” [1788]

Márpedig ha az évek megadásánál több hibát követtek el, mint a napokéban, úgy ezek a krónikák bizonyosan nem napról napra íródtak, még csak nem is hónapról hónapra, mi több, még nem is évről évre! Ezeket a krónikákat, hölgyeim és uraim, jóval később készítették, kizárólag emlékekre hagyatkozva. Hiszen mit gondoljunk egy olyan krónikáról, amelynek feljegyzései 533-ban, illetve 550-ben is igen messze estek a helyes dátumtól? Nyilvánvaló: sokkal később íródott, szerzője pedig valószínűleg tévedett a visszaszá-molásnál, hiszen olyan napfogyatkozásról is tudósított, amelyről a mai ellenőrzés bebizonyítja, hogy akkor nem következhetett be. Ennek alapvetően két dka lehet: vagy a szerző által felhasznált forrás nem megbízható, vagy megbízható, s volt napfogyatkozás - más kérdés, hogy a jelenlegi visszaszámolási rend a fantomidőt is magába foglalja, s talán ezért cáfolja a középkor derék szerzetesét.

Az viszont ebből bizonyítottnak tekinthető, hogy meglehetősen szoros és kölcsönös kapcsolatban álltak egymással a kolostori írnokok. Tehát nem jogos az a feltételezés, hogy a közép-európai kolostorok afféle magányos szigetekként működtek.

Ehhez kapcsolódik a Quirin alapművében olvasható következő tömör megállapítás a Karoling-évkönyvekről: „Kicserélték egymás közt a feljegyzéseket, és szorgalmasan leírták őket.” [1789]


Életrajzi jegyzetek a kora középkorban?
Nyugodtan kiindulhatunk abból, hogy az írástudó szerzetesek tudtak a közös történelmi előzményekről, és ehhez tartották magukat. Ezt figyelembe véve azután felvázolták helyi történetüket, amelyet különféle formákban adtak tovább más kolostoroknak. Ily módon ezek fiktív életre kelhettek, s viszonylatos gyorsasággal szétspriccelhettek a kontinensen. Természetesen nem származtak belőlük „egybehangzó életrajzok”, ahogy Althoff bizonygatja [1790], csupán kiegészítésekkel szolgálhattak a különféle nevekhez.

Különben is, „vidéken” produktívabb volt az ember, mint az udvarnál. Emlékezzünk csak Károly vazallusainak ezreire, akik közül igen keveset ismerünk név szerint. Donald Bullough 1966-ban éppen két nevet tudott, míg Wilther Kienast egész életében dolgozott azért, hogy 1990-ig 24-re emelje ezt a számot. Félelmetes szegénységi bizonyítvány ez a kortárs udvari tudósítókra nézvést, egyszersmind döntő bizonyíték a hatékony históriahamisítás mellett. Miképpen lehetséges az, hogy Károly legalább 1000 „vassi dominici”-ját és 30 000 nemes vazallusát még csak meg sem említik a krónikák? Életrajzuk megírása még csak szóba sem került. Legalább a legrangosabb ötven biográfiájának nekifoghattak volna. De nem. Szóra sem méltatták őket. [1791] Ennyire takarékoskodni akartak volna a tintával egy, a korábbinál igencsak gazdagabb korban?

Mellesleg Althoffot Althoff ellen is idézhetjük. Az ő III. Ottóról írt életrajza bizonyíték arra, milyen keveset tudunk az 1000 körüli császári udvarról és elődeiről. [1792.] Ha a VIII. vagy IX. században X számú magánszemélyről vagy akár szerzetesről többet jegyeztek fel, mint Károly kortárs vazallusairól, többet, mint az Ottó udvarában lévő személyekről, akkor legalábbis érthetetlen, hogy a Karoling-írásbeliség kutatóiban miért nem támad fel valamely minimális gyanú.


Az okmányok helyzete

Szó sincs arról, hogy kéziratok százezreit kutathatnánk - bár számos okmány létezik, ám nem tudni, hány származik közülük ténylegesen a kérdéses (kérdőjeles) időszakból. A legtöbbről már régóta bebizonyosodott, hogy későbbi másolat. A perdöntőnek szánt iratok bizonyosan utólag készültek, egy sor okmány esetén pedig hovatovább megmagyarázhatatlan, mivégre kellett időhöz kötött iratokat újra elkészíteni évszázadokkal később? Erre válasz csak a fantomidő-elmélettel adható.

Azon eredetinek tűnő példányokat, amelyek elvben a VII., VIII. és IX. században keletkeztek, nem úgy fogalmazták meg, hogy bizonyosan originálisnak tekintsük őket, kvázi nehéz megmondani, mennyi is van belőlük. Anno még öt-vagy hatszámjegyű számokkal dobálóztak a vita során, A. Borst körülbelül 7000 kéziratról beszél a Karoling-időkből. [1793] Ha a számítási egyszerűség miatt az ötszörös számból, azaz 35 000-ből indulunk ki
 - ennyi a szokványos szorzó, hiszen rengeteg veszhetett el az évszázadok során -, és csak Európa 350 kolostorát vesszük, akkor minden kolostorra 100 okmány esik. \folt annyi idejük a szerzeteseknek, hogy elkészítsék ezeket?


A Meroving királyi okmányok
Ahhoz, hogy ezt a kérdést megválaszoljuk, először tisztáznunk kell, mi a különbség az „eredeti okmányok” és az „eredeti szöveg”, valamint a hamisítványok tömege között. Theo Kölzer 1997-ben azért gúnyolt ki, mert azokat az állítólagos Meroving királyi okmányokat, amelyeket ő fedezett fel, „rosszul értelmezett fantomokká” degradáltam. [1794] Később, 1998-ban már csalhatatlan szellemként próbált tündökölni, holott csupán annyit ért el, hogy a rosszul értelmezett álokmányokat tudományosan ellenőrzött álokmányokká változtatta. [1795]

Annyit mindenesetre elért, hogy a reflektorfény végérvényesen ráirányult. Diadala persze így is kétséges, hiszen azért ünnepeltette magát, mert kiderítette az okmányok hatvan százalékáról, hogy hamisítvány - mely szám egyébként is erősen viszonylagos. Már tíz évvel korábban köztudott volt, hogy a Meroving-királyok okmányainak fele nem eredeti - most Kölzer az eddig ismert 194-hez még hozzátett további húszat. Számításom szerint a 476 és 614 között uralkodó Merovingok regnálása első felében keletkezett okmányok mindegyike nyilvánvalóan nem lehet hamisítvány. Kölzerre vár a feladat, hogy kiderítse: maradt-e fent csak egyetlen eredeti is e korai időszakból.

Mivel a Meroving-kor felderítése még nem fejeződött be, nézzünk meg egy másik fontos okmányhalmazt, a longobárd királyi okmányokat. Ezeket Carlrichard Brühl publikálta, csodamód lehetővé téve, hogy bepillantsunk a hamisítók boszorkánykonyhájába. [1796]


A longobárd királyi okmányok
A longobárdok Alboin király vezetésével 568-ban törtek be Itáliába, s ezt követően folyamatosan uralták a félszigetet 574-től 774-ig. Ekkor Nagy Károly győzelmet aratott felettük, s beolvasztotta őket a Frank Birodalomba.

Brühl az összesen 70 meglévő irattól elkülönített 22, a XIX. században keletkezett hamisítványt, két késő középkori hamisítványt, majd a fennmaradó 46 okmányt nyilvánosságra hozta. [1797] Ám ezekről is bebizonyosodott, hogy közülük 11 teljes hamisítvány, ebből 5 elnagyolt hamisítvány, 10 eredeti minta szerint hamisított és interpolált okmány, 4-nek a szóhasználata kétséges, míg újabb kettő más okokból szúr szemet. Azaz csupán 14 okmány maradt, „amely tartalmilag eredeti, és szövegében is kifogástalannak nevezhető”. [1798]

Azt jelenti-e ez a kijelentés, hogy okmányoknak csak eredetiek tekinthetők, egyszersmind e valódiak 774 előtt születtek? Erre az egyszerű kérdésre a diplomatika, tehát az okmánytan komplex válasszal szolgál: egy olyan okmányt, melynek szövege kifogástalan, semmiképpen sem tekintünk eredetinek, éppúgy lehet egy jóval későbbi másolat, miközben a tudomány meg van győződve arról, hogy az eredetit adja vissza. Ezt megállapítani azonban egy valódi és összehasonlítható eredeti nélkül rendkívül nehéz.

A longobárd királyi okmányoknál egyébként először az tűnik fel, hogy a megmaradt darabok egyetlen kivétellel azokból az időkből származnak, amikor a longobárd királyi birodalom már leáldozóban volt. A következő tabló A sora mutatja azon okmányok számát, amelyek a datálás vagy kijelölés szerint a VII. vagy a VIII. századból származnak. A B sorban a megmaradt iratok száma látható (azon évszázad alatt, amelyikben felfedezték őket).



Az egyetlen időbeli átfedésnél (azon egynél, amely a 39-ből származik), tehát az egyetlen valódi esélynél, hogy az okmányról bebizonyítsuk eredetiségét, az erre használatos módszer csődöt mond. „Csak egyetlen okmány van, amelyről még mindig vitáznak a kutatók, hogy eredetiről van-e szó vagy sem. De mert ez csak egy okmány, és ezzel hiányzik a perdöntő lehetőség az összehasonlításra, ezt a vitát sohasem lehet teljes bizonyossággal eldönteni, habár meglehetősen nagy valószínűséggel azt lehet mondani, hogy csak egy majdnem egykorú másolatról van szó. Nem tudnék megnevezni érthető indokokat a longobárd királyi okmányok eredetijének teljes hiányára, mert longobárd magánokmányok nagy számban maradtak fenn eredetiben.” [1799]

Hogy tudta kitalálni Brühl, hogy a másolatok között melyik az eredeti? ő nemcsak a meglévő pergameneket vizsgálja meg, de igen aprólékosan az odavágó másodlagos irodalmat is. Felismeri az átdolgozásokat és a dátumokat, amelyek kiradírozott szövegben állnak, észrevesz egy szándékosan kiégetett dátumot, és hihetetlen másolási hibákat lát. Ezekből a különböző leletekből néhány kutató egy iratnál tökéletes hamisítványra következtet, miközben mások nem zárnak ki egy valóságos magot, vagy olyan hamisítványról beszélnek, amelynek mégis egy eredeti alapján kellett készülnie. Néha még a hamisítót is azonosítani lehet: „A Monté Cassineser-i hamisítványok már régen nemzetközi hírű-ek” [1800], vagy: a S. Vincenzo, al vultumói kolostor „olyan volt, mint S. Pietro Cielben, d’Oro Paviában, mint Monteamiata és Nonantola, és végül mint Montecassino [...], mind igen jelentős hamisítóközpont, amelyben nem csak longobárd királyi okmányok gyártásával foglalkoztak”. [1801]

Az egyenkénti vizsgálódás egészen tüneményes eredményekre vezet - egyszersmind csúnyán kontrázza a garantált eredetiségről alkotott véleményeket. így van ez a Dl-esnél, amely valószínűleg a legrégebbi okmány. Csak homályos a datálása, 613. július 24., erősen átdolgozott, szubszkripció nélkül, legfeljebb a magja eredeti. így a másolatot a IX., de X. vagy XI. századra is be szokták lőni, emellett Brühl felismeri, hogy egyes javítások a XV-XVI. századból származnak. [1802]

Aztán mit tarthat az ember a D 6-os példányról, amely a XIII. század második felében íródott, de egy 674. október 23-i szöveget ad vissza: „megrongálva maradt ránk”, „hihetetlen másolási hibákkal” [1803], ennek ellenére ki merik róla jelenteni, hogy „a D6-os eredetiségében nem kételkedhetünk. Az okmány csak hiányosan és nagyon rossz kéziratban maradt ránk. Ez számos emendációt (utólagosan bebizonyított hibákat) tesz lehetővé. A hiányokat nem könnyű kiegészíteni, de semmit sem változtat azon, hogy a D6-os a legrégibb valódi, azaz nem átdolgozott longobárd királyi okmány.” [1804] Itt egy több mint 500 évvel később keletkezett szövegből következtetnek egy ősrégi eredetire, emellett teljesen nyitva hagyják a kérdést, miért volt egyáltalán szükség ilyen hosszú idő után még egy másolatra, elvégre a longobárd királyok több mint 400 évvel korábban elköszöntek a történelemtől. ..

A D7-es okmány 688. november 9-éről csak egy 1627-es másolatból ismert, amelynek készítője maga is elismeri, állítólag nem az eredetiből készült, hanem egy másolatról 774 és 780 között. Mégis „meglepően és szokatlanul jó másolattal van dolgunk” habár a VIII. századból „az időkhöz alkalmazva »moder-nizálva« van, azaz át van dolgozva”. [1805]

De menjünk tovább: a D24-es eredetije 749 és 751 között keletkezett, az interpolált, tehát megváltoztatott és meghamisított másolat a XI. századból. A datálás hiányzik, a szubszkripció kérdéses, de a tartalom olyan, mintha kétségtelenül eredeti lenne. [1806] A D31-nél enyhítő körülményeket találunk. Ez az irat a XII. századból interpolált formában visszaadja az eredeti szöveg kb. felét, 759 januárjából. A „gyakran teljesen hézagos latinság” a másolót terheli, nem a longobárd királyok kancelláriáját, ugyanúgy mint a D33-asnál, D36-42-esnél és D44-esnél. Valamennyire érvényes ezek közül, hogy lényeges eredetiségük „minden kétségen felül” áll, habár nem jól maradtak fenn. Ezért alapvető a jelentőségük a longobárd királyi okmányok megismerésében. [1807] A sor a D45-ös és D46-ossal végződik, mindkettő teljes hami sítvány 1120—25-ből, ahol az első esetben felismerték, hogy a hamisító a Chronicon Vulturense szerzője, aki talán VI. János abbéval azonos a S. Vincenzo al Vulturno kolostorból. [1808]

Ezek után minimum meggondolandó, merre is vegyék az útirányt a kutatók ezután: „Classen joggal hangsúlyozza, hogy csak 739-ben, azaz a D14-essel kezdődik a »20 biztosan eredeti okmány sora«, amely a longobárd királyi okmányokról való ismereteink alapját képezi.” [1809] Maga Brühl még csak 14 okmányt tart tartalmilag eredetinek, mi marad meg még az ismereteinkből ezekre a királyi okmányokra vonatkozólag?

Hát így lepleződik le e fenséges iratállomány a kutatók kezében. Nem elhamarkodott kijelentés, hogy a fennmaradó iratok közül a valódiak száma nullára csökken, amennyiben az ember ezeket a fantomidő-elmélet fényében újra megvizsgálja. Mindjárt megszülethetne az eddig nem talált magyarázat arra a talányra, hogy miért nem őrződtek meg eredeti királyi okmányok.

Ugyanakkor tisztázni kell még a Brühl által említett magániratok kérdéskörét is: először is fel kellett tenni azt a kérdést, mennyire hihetőek datálásaik, miután csak relativitásokról van szó. Ha jobban beleásnánk magunkat ezen irathalomba, tán még jobban kiismernénk ezeket az egykor oly szerény hamisítókat.

„Ezzel szoros összefüggésben áll a kérdés Péter (diakónus) munkamódszerét illetően, amely sok tekintetben hasonlít a S. Vincenzói Jánoséra. Feltűnő mind a kettőnél, milyen gyakran végeztek kétszeres és háromszoros munkát: egy hamisítvány nem elég, kell, hogy még hozzáhamisítsanak egy vagy több »megerősítést«. így a D30-as csak egy »megerősítése« az ugyanakkor hamisított Gisulf-okmánynak, a D45-ös egy hosszú lélegzetű »megokolása« a D46-nak; a DD Karol 1 +255 praktikusan nem tartalmaz semmit, ami nem állna a D34-ben is, és a négy hamisítványból egy »gazdaságos« hamisító kényelmesen csinált egy iratot Károly néven. Ez egyrészt nagyvonalúság, hogy mindig új spuriák (lat., egy bekezdés utolsó sora, amely a következő oldalra kerül) teremtődnek, másrészt majdnem bizonyossá teszi azt az egyébként is erős gyanút, hogy egyetlen ilyen iratnak sem létezett állítólagos eredetije, vagy hitelesített másolata a kolostor archívumában. Az egyetlen hitelesítési eszköz ebben a krónika vagy a lajstrom volt, ám ha hiányzott is ebből a bizonyíték, a felkínált anyag mennyisége eltakarta ezt az apró szépséghibát. Montecassino esetében Petrus ezzel a rendszerrel teljes sikert könyvelhetett el Lothar császárnál, aki a szerzetes által készített hamisítványtömegre alapozva jelölte ki birtokának az ősi feljegyzések által megerősített határait. Caspar szerint sosem látott nagyságú területre terjeszkedett ki, 659 templomot, kolostort és várat, udvart mondhatott magáénak. Most, hogy megismerkedtünk a talán legérdekesebb, de mindenképpen legproduktívabb hamisító személyiségével, hagyjuk is el a hamisítások területét.” [1810]

Bár minden ilyen értékelésnél hagynak egy kiskaput, vagyis hogy a régi időkben nyilvánvalóan léteztek eredeti iratok, még ha nem is ismerünk egyetlenegyet sem. Diplomatikusok szabályos Guinness-rekordlistákat állítanak fel, melyekben a hamisító kolostorok leleményességét és termékenységét osztályozzák. Az eredeti gyakorlat szerint egy diplomatikus megmarkol egy halom iratot, majd a legjobb tudása és lelkiismerete szerint négy csoportba osztja: egy nagyon kicsibe a kétségtelenül eredetieket, egy alig nagyobba a hamisítatlan másolatokat, egy nagyba azokat, amelyek tartalmilag részben eredetiek, és egy állandóan növekvőbe a meglévő hamisítványokat. Tételem fényében nem létezhet eredeti irat a sötét időkből, tehát a szakember csak jó és kevésbé jó hamisítványokat különböztethet meg egymástól, és ezeket nyugodtan visszarakhatja oda, ahonnan elvette.

A középkorkutatás kétséges esetben mindig az okmányhoz nyúl, mint ügydöntő eszközhöz, ha meg akarja ismerni az egykori igazságot. Csakhogy a türelmes vizsgálódás jó ideje bebizonyította, hogy semmit sem lehet könnyebben hamisítani, mint magát az írást. Akkor már inkább vizsgáljuk a föld mélyéből előkerült alapköveket, azok mégiscsak súlyosabb érvként eshetnek latba, az ugyanis elég valószínűtlen, hogy valaki alattomban a föld alá süllyeszt egy alapkövet, azt a látszatot akarván kelteni, hogy templomot kíván építeni.

Az utókort sokkal könnyebb, elegánsabb és hatékonyabb megtéveszteni egy irat elkészítésével. A kövek mások. Ritkábban hibáznak. Ha ugyanarra a helyre akarnak valami újat építeni, ahol a régebbi épület állott, a régi kő ott marad az új épület alatt, netán a régi alapzatot meghagyják, összekötik az újéval, hogy a stabilitását növeljék.

Más kérdés, hogy középkorkutatók semmi ilyesféle, magától értetődőnek tetsző vizsgálatot nem végeznek, miközben a korai középkorból származó, eredetinek vélt iratok száma állandóan és feltartóztathatatlanul fogy. Folyamatos hitelvesztés szemtanúi vagyunk - aligha kétséges, hogy az ezen korszakhoz kapcsolt tudományos értekezések egy nap teljesen elveszítik minden alapjukat.

Ennek ellenére újra szememre hányják, hogy nem veszem figyelembe az okmányokat, a diplomatikát, a paleográfiát, tehát semmit sem értek a régi iratokhoz, és mindenekelőtt nem akarok egyetérteni azzal a credóval, miszerint az írásos és régészeti források nem teljes egészükben utólagos hamisítványok, és így koruk bizonyítékainak lehet őket tekinteni. Természetesen egy tudós egy ilyen credóval nem érthet egyet - lásd még Helmut Flachenecker ellenem tett megjegyzését [tón] -, hivatásánál fogva szkeptikusnak kell lennie, mindig vizsgálnia kell, hogy egy korszak csak pergamenen, papiruszon vagy papíron létezik-e, vagy hagyott hátra kevésbé könnyen hamisítható nyomokat is.


A középkorkutatás aktuális problémái

Habár a fakultás övön alul ütött, és alaposan rám húzta a vizes lepedőt, legalább egyik vezetője elgondolkodott. Johannes Fried ugyan negatív, destruktív, sőt veszélyes fantáziának nevezte s hiteltelennek tartotta a könyvemet [1812.], ugyanakkor együttműködött velem a századvég középkorkutatásában. [1813]
 Már semmit sem hallunk a megengedhetetlen „károlyi hazugságról ”, amelyet egy „Károly-tagadó” talál ki, sem fenyegető katasztrófákról - Fried itt egészen más hangot üt meg, és emellett a X-XI. században még egyszer felfedezi, ami már a VIII-IX. században természetes volt: „Herbert Grundmann, akit ezen irányzat vezető képviselőjének (olyan szövegek tudomásulvétele, amelyet régebben inkább mellékesként kezeltek) lehet nevezni, többek között rámutatott a quedlinburgi annálékra, mint az Ottói birodalom tipikus példájára, amelyben a német kolostorok egyszer csak újra elölről kezdenek létezni szórványfeljegyzés megjelöléssel, és nagyobb időszakot ölelnek fel.” I1814]

Fried ezzel olyan leletet hoz fel, amely teljesen igazodik érveimhez. Miközben pedig engem támad az elméletem miatt, egy kiskaput, egy menekülési utat nyit egy egészen új történelmi képhez: „Emlékeztetnem kell arra, hogy jelenleg nagy tudományos ráfordítással vitatnak egy elméletet, amely az addig eredetinek, tehát kétségtelenül valódinak gondolt karoling-ottói és a száli királyi okmányokat hamisítványnak tartja, és a XII. század első feléből eredezteti, őrültség? Tévedés? Vagy talán az első lépés egy gyökeres gondolkodásmód váltáshoz?” [1815]


Kétségek körös-körül
Hans Constantin Faufiner jogtudós 1986-ban osztotta meg nézeteit a nyilvánossággal. Az utóbbi tíz évben nyíltan sehol sem vitatkoztak vele, különben a máskor oly pontos Fried hozzáfűzött volna legalább egy idézetet, ahogyan ugyanazon az oldalon tette, ahol a számunkra ismerős „Benedict-esetről” beszél. [1816]

A kongresszuson a hamisítványokról kirobbant vita során csak azt állapították meg, ki határozhassa meg azt, hogy melyik az eredeti, és melyik a másolat. Carlrichard Brühl ekkor - 1986-ban
 - szögezte le Faufiner ellenében: „A legvégsőkig kitartok a diplomatika elsőbbsége mellett, amikor okmányokról van szó. Először a diplomatikus mond véleményt, aztán jön a jogtörténész, az államtörténész, vagy a gazdaságtörténész szavazata, és nem fordítva.” [1817]

Mert Faufiner, a jogtudós időnként a diplomatikus véleménye után, szimpla jogtörténeti szempontból fogalmazta meg saját véleményét, és nem akarta megérteni, ezt miért nem lehet figyelembe venni. Pálcát törtek fölötte. Fried nyilatkozata után Heide Dienst visszamenőleg még ironizál is: „Mivel az érvelés ezek mellett az abszurd állítások mellett a paleográfikus-diplomatikus területen teljesen elkerülte a lapályokat, minden tárgyi vita lehetetlen.”

Faufiner jobb híján Rudolf Schieffert idézi: „Az eredetiség elleni kifogásokat az utóbbi időben általános elméletek alapján fogalmazták meg, a diplomatikus-paleográfikus leletek méltatása nélkül.” Schiefferszükségtelennek tartja, hogy jogtörténetileletekbe belemenjen, mert ezeknek eleve nincs jelentőségük az eredetiség kérdésében. „így alapjában véve nem volt vita, csak a jogtörténeti pozíciót szorították ki a diplomatikusok vitájából.”

Fried menekülési útja egy másik tézisen keresztül vezet, mely szerint: „Lehet, hogy nem csak ezek a (királyi) okmányok, hanem általában a kérdéses krónikák és eszközök csak fonalak a »Károly-hazugság« fonatában?” [1818]

Patrick J. Geary ugyanabban a könyvben, mint Fried, egészen más szemszögből figyeli a források funkcionalitását, amikor elvégzi a „társadalomtudomány új, amerikai iskolájának” kiszorítását: „Ezek a munkák nagyrészt a francia társadalomtudományi felfogással mutatnak hasonlóságot, de különböznek a középkori kultúrák és társadalmak kutatásánál használatos antropológiai módszerek alkalmazásában, valamint abban, hogy arra törekszenek: történelmi forrásokat, okiratokat és elbeszélőket egyaránt »irodalmi« terméknek, leírt fikciónak tartsanak, amelyeknek segítségével egy világképet kell teremteni, és ez a világkép nem egyezik a specifikus valósággal, de ezt a valóságot olyan jól tükrözi, hogy előhívják, és láthatóvá teszik.” [1819]

Könyvem megjelenése után két évvel szkepszissel szállnak szembe velem a hőn szeretett írott forrásokra támaszkodva. Pedig ez a szkepszis alig különbözik az enyémtől: hiszen a valóság visszatükrözése írott fikció által azt jelenti, hogy a metódus fundamentális eleme az írott fikció.

Fried amúgy semmiben sem marad le Geary mögött: „A téma, »fikcionalitás a középkori történelemíróknál történelmi tényekkel«, egyes történészeknél ma is olyan, mint a vörös posztó: ezzel meglopják Widukind von Corvey-t.” [182.0]


Fried panorámája Fried grandiózus perspektívát vázol fel, majdnem két évszázad történelemtudományáról, és öt fejlődési lépcsőfokról: 1. Kézirattanulmányok és kritikus kiadások (XIX. század és a XX. század eleje). 
 2. Az eddigi sorszéli szövegek tudomásulvétele (1920-tól). 
 3. A funkcionális történelmi forrásanalízis fejlődése. 
 4. Olyan dolgok figyelembe vétele, „amelyeket nem lehetett látni egyháztörténeti és funkcionalista szemüveggel”. Többek között tömegesen fellépő jelenségeket nevez Fried szilánkoknak és pollendiagramoknak. 
 5. Az utolsó idők tudományszociológiai megragadása, hozzávéve még a képeket és a műremekeket.

Így Fried egészen új betekintést nyer egy régi, jól őrzött elefántcsonttoronyba, amelyet hirtelen egy sor nyitott ablak tesz érdekessé: „Vonjuk meg a mérleget: öt nagyon divergált hozzáférési mód, amelyeket lépcsőfokoknak tartok, melyek elvezethetnek a komplex tényállás biztos elemzéséhez. Rajtuk lépkedve úgy járunk, mintha feljebb kerülve egy-egy újabb ablakhoz érnénk. Csupán az egyiken kitekintve nem kapunk teljes képet a múlt egészére nézvést, hiszen az apró ablak mereven egy irányba engedi csupán bámulni a szemet, a valóság egy szeletére szegezi, a horizont egy apró részét mutatja. Együtt és váltakozva kell kipillantani tehát, ami rugalmasságot követel, új élmények befogadását, de megéri a fáradtságot, mert a horizont kiszélesedik. Az ablakok közötti metodológikus összekötő lépcsők megkönnyítik a váltást, és lehetővé teszik, hogy minden érzékelt az érzékekkel egyesítésre kerüljön. Igaz, hogy nem minden történész mozog egyforma ügyességgel a lépcsőkön, egyik vagy másik meg is bot-lik, ha az információ komplexitása és tömege irritálja, hiszen ez még előtte van, kapkodja a levegőt, hogy aztán kimerültén vagy éppenséggel élvezettel elhelyezkedjék egyetlen ablakocskánál, s elégedetten szemlélje azt a kis világot, amelyet onnan felismer. [...] Ezáltal a félreértések vagy a hibás értelmezések elkerülhetetlenek. [...] Talán egy szörnyű vízió az egész, mégis be kell vallanunk, hogy a »Regesta Imperii« óta lezártnak vélt munkát a forrásokkal kapcsolatban újra kell kezdeni, hiszen csak az egyik ablakból néztük meg, éspedig a történelmi képből való következtetésekkel - holott ezek is csupán igen homályosan láthatók.” [182.1]

Fried egy merész pillantást vet itt a kővé vált Medúzára, és perszeuszi gyorsasággal lép azoknak a bátor tudósoknak az élére, akik készek a legrosszabbat is elviselni, tudniillik történelmi képük teljes átalakítását. Ez nagyon bátor és hihetetlenül dicséretes volna, ha hónapokkal később nem fogalmazza meg a jelszót: „A gárda meghal, de nem adja meg magát.” [182.2.]

Mindenesetre értheteden, miért nem nyitott Fried rögtön további ablakokat. Valószínűleg azon múlik minden, hogy hiába néz ki „szimultán” egyszerre öt ablakon keresztül, pillantása 95%-ban még mindig okmányokra esik. Ezzel szemben én a Paderborni Egyetemen ugyanerről a problematikáról beszélvén a következő „ablakokat” nyitottam ki: • Régészeti lelet régészeti történelem ellen.
 • Régészeti lelet források ellen.
 • Régészet források ellen.
 • Készségesség arra, hogy axiómákat, mint olyanokat ismerjünk meg.
 • Más tudományágak bevonása. [1823]

A kilátót csak akkor lehet megmenteni, ha Fried és társai végre az őket megillető helyükre teszik a félreismert „segédtudományokat”. Amíg elefántcsonttornyukba zárkózva a lakók hallani sem akarnak arról, hogy egyenlőnek tekintsenek pergament és a fölből előkerült kőkemény bizonyítékot, addig nehéz bármiről is meggyőzni őket - még tán azt sem veszik észre, hogy az általuk kreált mű már rég az enyészeté.


A koholt középkor kialakítása

Ezzel elérkezünk a fontos kérdéshez: hogyan? Az óra előreállítását könnyű volt elhatározni, és aligha kétséges, a gondolatot hamar követte a tett. Ez „csupán” azt jelentette, hogy a krónikákban új időszámítást kezdtek. Sok hivatalos irat elkészítésénél ez egyáltalán nem jelentett problémát, hiszen csak nyugaton datálták az okiratokat Jézus születése szerint.


III. Ottó alatt
Az ezredfordulót követően rendre találkozunk olyan okiratokkal, melyeken vagy hamis, vagy megmásított dátum szerepel. Az okiratkutatók, tehát a diplomatikusok már régen tudják, hogy - mint arról Harry Breslau is beszámol alapművében - az akkori jegyzőknek nagy nehézségeik voltak az egyszereggyel, és az éppen aktuális évszámmal. Egy kívülálló, Wilhelm Kammeier megemlíti, hogy valami hasonló volt az alapja az egyház német császárság elleni összeesküvésének - igaz, ezzel először a szakemberek bizonytalanságát, majd felháborodását is növelte. [182.4]

De térjünk vissza az óra előreállításához, hiszen hatalmas munkát igényelt a három kitalált évszázad megtöltése. Beszéltünk arról, hogy a keletkezett nyers formát szép lassan „töltötték fel”.

Nézzük Nagy Károlyt, mint a középkor legjelentősebb alapszemélyét, akinél felismerhetjük, hogy az első impulzust III. Ottó alatt még továbbiak követték. Erre szükség volt, hiszen Ottó és Szilveszter túl gyorsan elhalálozott, a terv megvalósítása viszont még messze nem fejeződött be. Látható, hogy az 1060 óta lappangva folyó, majd 1075-től nyílttá váló invesztitúraharc - amely a két középkori nagyhatalom, a pápa és a császár között folyt a világhatalomért - tulajdonképpen Károlyra nyúlik vissza.


Károly koronázása az invesztitúravita szemszögéből
Császárrá koronázása forduló-és súlyponttá vált. A német régen-sek arra helyezték a legnagyobb súlyt, hogy a lehető legtöbb vívmányt tulajdoníthassák Károlynak, ezzel azonban legfontosabb emberük emberfeletti léptékűvé vált, ők pedig így egy óriás vál-lain ültek. Ennek ellenére Rómában a pápa koronázta meg: eszerint a világi uralmat szimbolizáló kardot Péter utódja nyújtotta át neki? Hiába lovagolt óriási hadak élén, a valódi erő a pápából áradt?

Régóta tudjuk, hogy ezzel kapcsolatban három verzió kering: jól előkészített koronázás, koronázás ad hoc, és végül, nem is volt koronázás. [182.5]

Károly állítólagos kortársa és lakótársa, életrajzírója, Einhard, a 28-as részben világosan beszél Károly római tartózkodásáról, amelyik a második változatot erősíti meg: „Ebből az alkalomból megkapta a császári és augustusi rangot, mely eleinte annyira nem tetszett neki, hogy kijelentette, még azon a nagy ünnepen sem lépte volna át önként a templomot, ha sejti a pápa szándékát.” így beszél a császárhű frakció az elkerülhetetlen koronázásról...

Paderbom 1999-ben tekint vissza érseksége rosszul értelmezett alapításának 1200. évfordulójára. Ennek ürügyén az első variációra utal: akkor, 799-ben Károly és Leó pápa már megállapodtak a következő évi koronázás mikéntjében. Időben el kellett indítani Jeruzsálem kulcsait és a víziorgonát, amelyet Harun al-Rasid küldött Károlynak, amelyeket állítólag a koronázáskor nyújtottak át neki, különös tekintettel arra, hogy a Földköziten- ger télen nehezen hajózható - vagyis a jelek egy jól előkészített koronázásra mutatnak.

'Végül a harmadik irányzat, amely semmit sem tud a koronázási szertartásról, de még arról sem, hogy azt Károly visszautasította volna. [182.6]

Az invesztitúraharc csúcspontján a „császár híveinek” az lett volna a legkedvezőbb, ha annak idején Károly önmagát koronázza meg, mint később II. Frigyes vagy Napóleon. Hajlok arra, hogy az aacheni várkápolna építése erre a késői XI. századra esik [182.7], elvégre a harc legélesebb periódusában fel kellett mutatni egy helyiséget, amely megfelelően szimbolizálta Németország és Itália egykori urának nagyságát, egy olyan szívet, amely a második Rómában doboghatott, s persze versenyre kelt az elsővel. Ezért a külső formáknál - nem a technikai kivitelnél - nem római, hanem bizánci előképre törekedtek, a ravennai San Vitaiéra. Megörökítették Justinianus császárt és feleségét, bizánci nimbusszal kiemelve, mozaikképszerűen az oltárfülkében. Az egyházat, mint a császári hatalom támaszát ábrázolták.

Franciaország csatlakozása ideiglenes régense, Suger von Saint-Denis apát (1122-1151) alatt történt. Károly mitikus zászlaja, az Oriflamme alatt indított szabályos propagandahadjáratot, amellyel elérte, hogy a Capetingek a Karoling-államgondolatok valódi megújítóivá emelkedtek. A francia nemzet létrejötte így közvetlenül a Károly-mítoszhoz kapcsolódott [182.8], és így profitált a második legnagyobb hatalom Nagy Károlyból, akárcsak Anglia, amelynek főrendjei a többi európai főnemességhez hasonlóan ugyanúgy Károlytól eredeztetik magukat. Amiből mindenkinek haszna van - a gyalogosokat itt is átlépik -, ott nincs panasz a „pia fraus”, azaz a „kegyes csalás” ellen.


I. és II. Frigyes
Császári és károlyi glóriától övezett hely = Aachen: ezt volt a Ká-roly-legenda harmadik kifejlődési szakaszában I. (Barbarossa) Frigyes kitűzött célja. Lehet, hogy csak az ő uralkodása kezdetén alakították ki s fejezték be az aacheni várkápolna-kupola mozaikját. [182.9] Ezalatt a kupola alatt kellett állnia Károly koporsójának, Barbarossa megbízást is adott erre, a koporsót pedig csak unokája, II. Frigyes zárta le szertartásosan. Akkoriban a császár és a pápa harca a legelkeseredettebb periódusához érkezett: Barbarossa megfosztott trónjától egy ellenpápát azért, hogy Károlyt szentté avassák, és zarándokutat ajánlott mindenkinek Rómától Santiago de Composteláig. Később II. Frigyest kétszer sújtották egyházi átokkal. A Staufer-korban nem csupán kiegészíthették a Károly-mítoszt, de igencsak lényeges elemekkel bővítették, Einhard birodalmi annáléi és életrajza csak ebben az időben íródhatott. [1830] Beda Venerabilis, aki a Karoling-féle reneszánszot naptárilag olyan jól előkészítette, szintén ebben az időben élt.

Olykor nehéz eldönteni, hogy II. Frigyest megkülönbözteti-e valami Károlytól, utóbbi életében ugyanis oly sok minden visszaköszön a jóval később uralkodott királyéból. Keresztény császár háremmel, egy elefánt gazdája - ez az állat egzotikusán hat az Alpoktól északra ritka állatokkal benépesített állatkert birtokosa
 - állítólag Károlyhoz még egy orrszarvú is betévedt sok külföldi tanácsos barátja, még a zsidókat is pártolja, a precíz előírások kedvelője, még a patika berendezéseit és a gyógynövények gondozását is szabályozza.

 Ilyesmi csak két alkalommal fordul elő német uralkodó udvarában: I. Károly és II. Frigyes alatt. 
 így cseperedik fel egy mítosz, s válik mind hatalmasabbá, hogy aztán a középkor uralkodó mondaalakja legyen. II. Frigyes 1250-ben halt meg, azaz III. Ottó után kb. 250 év állt rendelkezésre ahhoz, hogy a Károly-legendát egyre több élettel töltsék meg. Hozzávetőleges számításunk alapján minden kolostorra 100 okmány jut a kora középkorban, ami azt jelenti, hogy minden kolostor másfél évenként talált egy „régi” okmányt, amelyet aztán böcsülettel lemásolt. Ezzel egyetlen szkriptóriumtól sem követeltek túl sokat. Ha csak 100 év kreatívan hamisított időről van szó, egy átlagos kolostor egy egész évet tölthetett egyetlen irat reprodukálásával.


A nyugati országok írásbelisége
Egy dolog biztos: 1130 körül a „jámbor mormoták” szövegtervezetei aktív olvasók kezébe kerültek, ahogy Ivan Iljics utalt rá. [1831] Kaptak alcímet és széljegyzeteket, tartalmukat felosztották ABC-s regiszterrel, és más mutatókkal, így könnyen átláthatóvá lettek. Nem sokkal korábban jelent meg az írásbeliség a magántulajdon rögzítésénél. Addig az ingatlan birtoklása messzemenően szokásjog volt, amely a régi időkre való visszaemlékezésen alapult - ettől kezdve viszont a birtokviszonyokat írásban rögzítik, igaz, egyes okmányokat kisebb kiegészítések érdekében meghamisítottak. [1832.] A tudomány nem foglalkozik a kérdéssel, hogy a legtöbb esetben a Karolingok, és mindenekelőtt Nagy Károly a hivatkozási alap. Elvégre miként is lehetett a magántulajdonhoz való jogot szilárdabban megalapozni annál, mint azt a legnagyobb császár ajándékaként aposztrofálni? így „nyilván” nem tekinthető alattomos hamisítványnak az a 104 irat, amely csalásszerűén Nagy Károlyra hivatkozik, így gyakran illegitim tulajdont tettek jogilag megtámadhatatlanná, azzal, hogy a legnagyobbat idézték meg.

Eddig tart a konszenzus. Kevesen kutatták, hogy miért állítottak ki már Károly idejében viszonylag sok birtokokmányt? Miért éppen ebben az időben említenek a lajstromok olyan töménytelen sok helységet, amelyek birtoklását akkor kellett megállapítani? Csakhogy ez egy fura jelenséggel szembesíti az utókort: nem csak a szövegek tudományossá tétele, de a birtokrögzítések írásba foglalása is kétszer kezdődött el: egyszer 790 körül, majd - mintha hirtelen elfelejtették volna az egészet -, újból, szinte elölről, 1100 után. Egy speciális munkában Gerhard Anwanderrel feltüntetjük Bajorország mennyiségi bizonyítékait, hogy a Karoling-korban nagyon sok, túl sok hely jelenik meg az okiratokban amelyeket csak századokkal később említenek újra, mialatt a tényleges, architektonikus bizonyítékok a nullával egyenlők. [1833]

Ez a kettőzés a közte lévő teljes „emlékezetkieséssel” - amely ugyanúgy megmutatkozik az építészetben, a fegyvertechnikában vagy az asztronómiai megfigyelés precíziójában [1834] - túl gyakran tapasztalható ahhoz, hogy olyan dajkamesékben higgyünk, amelyek arról szólnak, miképpen előzték meg a frankok messze a korukat, s tapsolták később vissza őket, hogy aztán két-három- száz év múlva újrakezdjék az egészet.

Ettől a felfogástól el kell szakadnunk. Bármilyen szép is lenne a régi Karolingok javára írni a jövőbe mutató naptárreformot, vagy az aktív pliniuszi recepciótörténetet - amit Amo Borst kreált [1835] ezzel elrugaszkodnánk a valóságtól.

Nem létezhet két, egymáshoz tökéletesen hasonló fejlődési fokozat, amelyikből az első amilyen hirtelen feltűnik, oly hamar köddé lesz, hogy aztán a második, jóval később, immáron a középkori fejlődés alapjává legyen.

 Ez túlzottan valószínűtlen lehetőség. Koholt idővel - vagy anélkül

Könyvünk a kitalált 297 évről tényszerű evidenciával beszél. Az évek számát megerősíti korszámításokkal, bibliai összehasonlításokkal, császárok egymásutániságával, a koholt idő kitalálóival, annak okaival és még jó néhány tényezővel. Sok helyütt találkoztunk tényekkel és nyomaikkal, régészeti leletekkel, akár Izlandon, akár Indonéziában, ezenkívül utalásokkal az építészetben, naptári számításban, és archeoasztronómiában, eretnekeknél, tisztítótűzben és ereklyekultuszban, apokaliptikus félelmekben és mil-lennarizmusban.

Kifaggattuk a természettudományokat, és találkoztunk Károly császárral, akinek megkoronázásával napra pontosan megkezdődik egy új millennium anélkül, hogy erre a kortársak felfigyeltek volna. A kérdéses koronázás hamis tanúit is kikérdeztük, azaz megvizsgáltuk az iratokat, és felfedeztük immanens hiányosságaikat. A könyvnek magának és az utolsó résznek fő témája az volt, hogy az iratok nem egyeznek a régészeti és archotektonikus leletekkel. Örvendetes megállapítás, hogy a nyugati írásbeliség folyamata végre érthetővé válik, és a szövegek tudományossá tételét, mint annyi mást, nem kell kétszer egymás után végrehajtani.

Végső észrevétel gyanánt a könyv vége felé közeledve említsünk meg még két olyan jelenséget, amely csak a három kitalált évszázad segítségével értelmezhető. Igaz, ez a páros még második ránézésre sem kötődik egymáshoz: az asztúriai épületek, amelyek túl korán épültek minőségükhöz képest, de már optikai játékot mutatnak hatalmas mennyezetükkel, másrészt III. Ottó, aki felvette a „servus Jesu Christi” címet, és ráadásul 1000-ben.

A középkorkutatók kevésre tartják az utolsó idők, vagy az „ezredforduló” császárát [1836], ezért viszonylagosítják Ottó egybevágó titulusait, így nemrég Odilo Engels azt javasolta, hogy „a két megtisztelő formulát csak elvont jelentésében használjuk”, mielőtt „felhasználjuk Ottó kancelláriáját használatuk világosabbá tételéhez”. Arról tudósít, hogy II. Alfonz asztúriai királyt (792-842) 800 után már nem „famulusnak”, hanem „servus Christi”-nek titulálták. 11837] Kvázi III. Ottó csupán egy levetett és elöregedett szokást utánzott.

Ezzel a probléma megoldását csak elodáztuk és megnehezítettük, mert így egy 200 éves hagyományt kell az asztúriai uralkodói háztól a „némethez” vándoroltatni. Az itt leírt elméletek fényében nem Ottó meglepő titulusa viszonylagos, hanem az asztúr újítást kell más megvilágításba helyezni. Kormeghatározás tekintetében az asztúriai királyság építményeit az architektóniai fejlődésből kiindulván már áttettük a X. és XI. századba. Ennek megfelelően II. Alfonz király személyének megalkotását valószínűleg a XI. század egyik mestermunkájának kell tekintenünk. Az asztúriai királyság az iszlám elleni védőbástyaként közvetlenül 911 előtt beilleszkedett a „dark ages”-be, és León építményeivel olyan minőséget hoz létre építészetileg, amelyet normál esetben csak egy 1050 után felhúzott tuszkulánumtól várhatna el a műértő. A látszólag sokkal korábbi Alfonz megkapta Ottó rangjait, és így megerősíti a 800-as és az 1000-es évek kettős szimbolikáját.

Végül még egy, a szkeptikusok által oly gyakran feltett kérdésre kell feleletet adni. Beleegyeznek abba, hogy a bizonyítékok valóban a Karoling-birodalom és a Karoling-reneszánsz ellen szólnak. Ugyanakkor megpendítik, hogy a fantomkorszak-elmélet túl messzire megy azzal, hogy belemetsz az idő tengelyébe. Azaz a Karolingokat vegyük kitalációnak, csak a 297 év maradjon. Mi történne forgatókönyvünkkel, ha ezt az érvet egy pillanatra is elfogadnánk? Úgy a 297 esztendő újra valósággá válna, viszont a pergamenen oly pompásan virágzó Karoling-kort meg kellene különböztetni ennek az időszaknak az architektóniai és régészeti evidenciájától. Mint eddig. Nem lenne többé aacheni Károly-ká- polna, nem lennének virágzó tájak templomokkal, kolostorokkal és várakkal, nem lenne élénk kereskedelem és forgalom, nem lenne szellemi fellendülés, nem lenne reneszánsz... Más szavakkal: még ha a három évszázad meg is marad az idő tengelyén, a róluk szóló történelem akkor is koholt marad.

Ez esetben is főhet a fejünk, hiszen ha el is feledjük a kitaláci-ókat, választ kell találni arra: mi történt valójában a három évszázadban? Hol vannak az eredeti nyomok, amelyeket nem lelünk? Ezek felkutatása ugyanolyan fárasztó és időrabló vállalkozás, mint maga a korszak kitalálása és megalkotása. Arról kellene bizonyítékokat megfogalmazni, hogy a nagynak hitt Karoling-kor- szak mitől volt oly sötét, hogy mesterségesen ki kellett cicomáz-ni. Ezek persze már orwelli dimenziók.

Amilyen fantasztikusan hangzik a tézis az utólag beillesztett évszázadokról, legalább olyan félelmetes ez a kutatás. Számukra talán egy másik kérdés sokkal égetőbb: mikor ünnepiünk és vajon mit? Elvégre e könyv sok más mellett lerombol egy régi életbölcsességet, amely így szól: azokon a napokon ünnepelünk, amelyekre az ünnepek esnek. Aki egyszer megértette, hogy az emberiség maga szerkesztette időtengelyét, az gyanakodva fogja nézni az „örök” idők óta hagyománnyá vált ünnepek időpontjait.

A könyv magyarországi megjelenésének időpontja 2002 ősze. Ha ön, kedves olvasó, elhiszi mindazt, amit a megelőző több száz oldalon leírtam, akkor tudja: ha a Kr. u. mércét használjuk, úgy most 1705-ben járunk.

 Bizony messze még a harmadik évezred... A pislákoló tűz szétterjed

Utószó az 1998-as zsebkönyvkiadáshoz
Nagy Károly tulajdonképpen „Fiktív Károly”: tehát egy teljes történelmi időszakot Idtaláltnak és kihúzásra érdemesnek kell ítélnünk. Amikor ezen állításokat először megtettem, csaknem totális ellenállásba ütköztem. Megrázták régi ismereteinket, túl nagynak tűntek a lehetséges veszteségek, túl erős volt a bizalmatlanság egy ilyen földcsuszamlásszerű változás lehetőségével szemben.

Azonban lassacskán fordult a kocka. A média 1995 őszétől több mint kétszáz alkalommal foglalkozott elméletemmel - a rövid megsemmisítő kritikáktól az egész oldalas recenziókon át a televízióban [1838] és rádióban [1839] folytatott többórás beszélgetésekig. A középkorkutatók 1996 januárjától fejtették ki a témával kapcsolatos véleményüket, a szakemberek 45-szőr nyilatkoztak meg a szélesebb nyilvánosság előtt, sokféle módon: rövid megállapítások, egyórás rádióviták, külön dokumentumfilm [1840], egy tudományos folyóiratban közölt hosszú vitacikksorozat érdemel említést. Úgy vélem, elegendő idő és alkalom volt arra, hogy e könyv központi érveit alaposan megvitassák, és lehetőség szerint megcáfolják. Más kérdés, hogy mindezeket figyelembe véve e kiadás átdolgozásánál kevés és csupán marginális változtatásra került sor, ezek is elsősorban időszerű kiegészítések voltak, nem pedig egy cáfolat miatti revideálás.


Vitafórum
Ehelyütt a legfontosabb vitáról kívánok beszámolni. Németországban létezik egy intézmény, amely lehetőséget és keretet biztosít a tudomány vitás kérdéseinek megtárgyalásához: ez az Ethik und Sozialwissenschaften (Etika és Társadalomtudományok) című folyóirat, a következő szép alcímmel: Streitforum für Erwágungskultur (Vitafórum a megfontoláskultúra számára). A kiadó a vitatott kérdésekhez mindig meghív egy „provokátort”, hogy minél konkrétabb kérdésekkel segítsen feltárni a kérdéses témát, a válaszadásra pedig kompetens, elismert tudományos kutatókat kér fel, a tulajdonképpeni vitába csak moderátorként avatkozik be. A forduló befejezésekor a „kihívónak” meg kell fogalmaznia viszontválaszát.

Tézisem esetében több mint 100 tudományos kutatót kértem fel kritikára, kilencen válaszoltak, amely érték messze alatta van a szokásos 30-50 százalék közötti aránynak. Persze, tudni kell, hogy a folyóirat nyolcéves történetében először volt szó egy szakterületen kívüli kérdéskörről. Számomra mindazonáltal fontos volt, hogy alaposan vizsgálják meg elméletem alapjait.


Aachen a középpontban
Magától értetődő, hogy Aachen palotakápolnája itt is a feltett kérdéssor elejére került. Kiderült, hogy a kupolájához kapcsolódó probléma (la kérdés)az uralkodó tanításon belül teljes mértékben megmagyarázhatatlan. Dietrich Lohrmann professzor (Aachen) ugyan érthetőnek találta, hogy az aacheni technika feledésbe merülését követően a kibontakozó romanika csak igen lassan érte el a korábbi színvonalat, azonban az aacheni palotakápolna megfelelő fejlődési folyamatánál megelégedett azzal, hogy a római-bizánci építészethez viszonyított túl nagy távolságot megfelezte, azáltal, hogy a jeruzsálemi sziklás dóm aranycsillogá-sú kupoláját fejlődési lépésként értékelte. [1841] Ez az ellenérv azonban teljesen súlytalan, ugyanis a jeruzsálemi kupola fémlemezei alatt csupán faállványzat található, és nem kőboltozat.

Jan van der Meulen professzor, építészettörténész rögtön meghátrált. ő nem védelmezte a kupola Karoling-voltát, Aachenben egy gall-római vagy Ottók-korabeli (IX-X. század fordulójabeli német) művészet alkotását látja. [1842] Egy gall-római kupolát mindazonáltal aligha rakhatunk egy tipikusan XI. századi falszerkezetre, nevezetesen az Aachenben látható terméskő és fejtett kő keverékre. Ha viszont ezt „Ottók-korabeli művészet”-ként értékeli - mint Hans Jantzen is állítja [1843] -, építése kb. 1070-ig tartott volna, s ez már majdnem megfelel datálási javaslatomnak. Mindenesetre ő a „romanika” fogalom alkalmazását idejétmúltnak tartja [1844], ez azonban nem járul hozzá a dolog tisztázásához.

A müncheni  Mmumenta Germaniae Historica elnöke, Rudolf Schieffer professzor külön recenziót írt könyvemről. Ebben azt a meglepő megállapítást teszi, hogy „az ehhez (az aacheni oktogon újradátumozásához) alkalmazott, más templomokkal történő stilisztikai-építészettörténeti összehasonlítások mindig oda vezetnek, hogy lehetőleg a feje tetejére állítsák azt, amit eddig az aacheni mintaépítészet hatástörténetének tekintettünk. Ezek adják a könyv alaptémáját, pedig Károlynak és korszakának történelmi jelentősége valójában jelentéktelen, amit a művészettörténészeknek le kellene ellenőrizniük.” [1845] Mármost Németország legfőbb oklevélmegőrzője tudja, hogy az „ő” összes írott emléke Károlyról, mint az aacheni palotakápolna építtetőjéről, sőt építőmesteréről beszél. Mégis ő az építtetőt az épületéről le kívánja kapcsolni. Valószínűleg így akarja a legfontosabb Karolingot megmenteni attól, hogy az építmény keletkezésének elkerülhetetlen átdátumozá-sával az uralkodó is a fiktív világban kössön ki.

Csakhogy ezt a sorsot nehezen kerülheti el, minthogy sem Schieffer, sem az EuS vitapartnerek nem álltak elő olyan, akárcsak félig helytálló, „nem írásbeli” érvvel, amely a Karoling-pa- lotakápolna mellett szólna.

A kötött mértékrendszerrel kapcsolatban megfogalmazott lb kérdésre adott egyetlen válasz ugyanerre a következtetésre vezet. Van der Meulen [1846] azonnal késznek mutatkozott arra, hogy ezt a Bemward von Hildesheim alatt kialakított romanikai sajátságot félresöpörje, elkerülendő az esetleges védelmezéséből adódó nehézségeket.

Károly Aachenben lévő sírjának elfelejtésével kapcsolatban (2a kérdés)csak Michael Borgolte professzor (Berlin) foglalt állást. Azonban ő is megkerülte a problémát azáltal, hogy az aacheni Pfalz Nagy Károly által történt építésével, valamint a Károly-sír megőrzésével és tiszteletével kívánt foglalkozni, jelentős korlátozással: „Iliig ugyan helyesen követeli az azonos szintű szakmai bizonyítékok elismerését, mégis igaz, hogy az interdiszciplináris kutatás csak akkor lehet sikeres, amikor minden szakma a saját vívmányait juttatja érvényre.” [1847]

Így elkerülte az általam kívánt oklevélközlések kézzelfogható bizonyítékok alapján történő ellenőrzését. Amennyire engem sajnos csak harmadik oldalról - tájékoztattak, Borgolte proszemináriumában (’98 nyári szemeszterében erről a témáról és e könyvről) csaknem kizárólag az oklevelek alapján fogalmazta meg ellenérveit.

Hogyan történhetett meg, hogy Károly emlékezetét Aachenben oly gyorsan elfelejtették (2b kérdés)?Erre a felfoghatatlan jelenségre csak túl rövid távú magyarázatokat adtak, mint Károly állítólagos vérfertőzése [1848], vagy a szokásos ingadozási amplitúdó az egyes személyek tiszteleténél. [1849]

Az „Aachen” fejezet a 2c kérdéssel,a Károly-ereklyék elfelejtésével zárult. Flachenecker ezt azzal magyarázta, hogy az aacheni ereklyekincs-zarándoklatok csak később kezdődtek, a kora középkori búcsújárások amúgy is legendák. [1850] Természetesen ezzel semmit sem magyarázott meg, mert a korai középkor mohó ereklyegyűjtésének ezen híres példányok hisztérikus tiszteletéhez kellett volna vezetnie, amely kiváltképpen 960 óta [1851] az ereklyetiszteletre szolgáló kriptákban egyre vehemensebb lett. Lohrmannak e kérdéskomplexumnál el kellett ismernie, hogy „a X. évszázadban szükség volt egy újrakezdésre”, azonban ugyanígy érvényes: „A reális idő kétségessé válása ebből nem következik.” [1852.]

Aki e válaszokat végignézi, egyetérthet velem abban, hogy gyengeségükből súlyos következtetések adódnak. Néhány krónika és oklevél szövegén kívül semmi, de semmi sem szól amellett, hogy az általunk ismert aacheni palotakápolna 800 körül, Nagy Károly alatt épült volna, hogy a császárt benne temették el, és hogy e császárt a legfontosabb ereklyéivel együtt az 1000. év előtt Aachenben tisztelték volna, vagy akár csak emlékeztek volna rá. Ezzel a „Karoling-birodalom” legfontosabb palotája elveszti szellemi, egyházi és építészeti központját, és így az ún. „Karoling-birodalomból” voltaképpen a szív metsződik ki.


A fordulat ideje
A könyvünkben bemutatott megfigyelések, eredmények, a feltárt ellenmondások és végkövetkeztetések minden övön felüli és övön aluli támadás ellenében kitartottak. Nem került elő olyan érv, amely tézisemet megrendíthette volna. Ha a középkorkutatók csak egyetlen szemet ki tudtak volna szedni érvelésem láncából, ezen eredményt minden bizonnyal teli torokból hirdették volna. Az, hogy ilyen dolog nem történt (a vitát folyamatosan dokumentáljuk [1853]), egyben bizonyítja a tézis értékét, és az ebből következő szilárdságát. Sok középkorkutató intézet megkísérli, hogy kivonja magát a vitából, mivel téziseim összeegyeztethetetlenek oklevél-értékelésükkel. Hosszú távon azonban aligha sán-colhatják el magukat a pergamenhalom mögött, hiszen a vizsgálati kritériumok és az eredmények mind ismertebbé válnak. Olyannyira, hogy már úgy véljük: a bizonyítás terhe egyre inkább azon középkorkutatókra hárul, akik tántoríthatatlanul hisznek a régi és kevésbé régi írások tartalmában.

Kérdéseimmel az EuS-tanulmány keretében még egyszer ellenőriztem az alapokat: a feloldhatatlan ellentmondások a Ká-roly-időszakon belül, nem utolsósorban Nagy Károly személyisége körül; az aacheni palotakápolna tarthatatlan datálása a 800 körüli években; az egész birodalom központjának elvesztése; a tátongó űr a kérdéses időszakon belül; a „Karoling”-gazdaság mérhetetlenül ellentmondásos képe; az áthidalhatatlan ellentmondások az épületrégészeti és diplomáciai kutatás között; valamint az (archeo-) csillagászati háttér.

Ma már egy sor területen egyre jobban lehet haladni. A Zeitensprünge folyóirat mind több szerzője dolgozik az időközben felmerült sokrétű probléma megoldásán. így például az épületrégészeti leleteket felületkímélően megvizsgálják [1854], vizsgálják a Vl.-ból a X. századba való átmenetet [1855], valamint a szlávok kezdetben gyors, azután évszázadokig tartó rejtélyesen lassú előretörését [1856], és a sztyeppelakó népek megkettőzött betörését. [1857] így találtak Keleten is igen sötét korszakokat Levantéban [1858], Arméniában [1859], Indiában [i860], Indonéziában [1861] és Kínában. [1862] Napvilágra hozták a bizánci, zsidó és nyugat-európai naptár új, kezdeti dátumokra történt zajtalan átállítását [1863], csillagászati, valamint katasztrófahelyzeteket vizsgáltak [1864], felismerték a természettudományos kormeghatározási módszerek gyengeségeit [1865], a paleográfiát tematizálták, értékelték az időszámítás-revízió régi és új orosz magyarázatait. [1866] Kidolgozták egy új építészettörténet [1867], valamint a kereszténység új történetének alapjait. [1868] így alakul ki a korai középkor teljesen új képe, egyre biztosabb alapokkal, s új perspektívákkal.


A túlhaladott pergamen
A legtöbb diszkrepancia mindig újra ugyanazon a ponton fog lángot. Csoportunk a krónikákat és okleveleket nem tartja szentnek és sérthetetlennek. Ha az állítások a valóságban ellenőrizhetőek - például az építményekre történt utalásokat régészeti és építészeti leletek alapján - akkor mi ezen fáradozunk.

A vitában részt vett középkorkutatók többségének ez a magatartás és megközelítés idegen. Normál esetben az oklevél számít
 - kétség esetén szintúgy. Csak abban az esetben dönthet a régészet, amikor írásbeli dokumentum nem áll rendelkezésre. Faltenecker ezt voltaképpen feltűnés nélkül fogalmazza meg: „A régészet és építészet bevonására való utalás helyes és egyben banális, mert az olyan időszakban, ahol kevés az írásbeli bizonyíték, más lehetőségeket kell számba venni az ismeretek megszerzéséhez.” [1869] Mindez nagyon szépen mutatja, hogy a jó írásállomány a középkorkutatók számára bőven elegendő egy adott korszak bemutatásához. Más kérdés, hogy az említett banalitás sajnos mégsem az, hiszen túl gyakran a szememre vetették, hogy az okleveleket nem veszem figyelembe. Ha ezt tettem volna, akkor soha nem jöttem volna rá azon ellentmondásokra, amelyeket e könyvben boncolgattam. Én ugyanis problematikusnak és bírál-hatónak tartom az okleveleket és azok tartalmát, már csak azért is, mert maguk a középkorkutatók szögezik le, hogy a korai középkorban írt oklevelek közül minden második hamisított.

Néhány szakember igencsak megrémült 1998 júliusában, Horst Fuhrmann professzorral, Max Kemer professzorral és Theo Kölzer professzorral egyetemben, akik a legádázabb ellenfeleimnek számítanak. Max Kemer, aki az aacheni császári teremben utalt egy „zavaros fejű ember” „vidám badarságára” „a szemfényvesztés birodalmáról”, és „miközben sem maró iróniából, sem művelt fejtegetésekből” nincs hiány [1870], hirtelen rettenetes felfedezést tett: „Testületünknek hamisítások özönével kell megbirkóznia, [...] ezekből egyre többre derül fény.” [1871] Az idevágó SPlEGEL-cikkben - „Csalás a kézirattárban” - Kölzer csak helyeselt. Az EuS-hez írott tömör levele második fele pedig így szól: „Iliig úrnak hálásnak kellene lennem, hogy megszüntette a korai frank történelem nagy részét, hiszen tulajdonképpen felment az alól, hogy befejezzem a Meroving királyi oklevelek kritikai kiadását. Ezen fantomról dr. Iliig még egy könyvet írhatna.” [1872.]

Ezzel megelőzött, miközben előadja munkája eredményét: „A hamisítványok aránya meghaladja a 60 százalékot.” [1873] Eszerint a 194 állítólagos Meroving királyi oklevélből több mint 116 példány hamisítvány. Szerintem egyébként bizonyos mértékig megközelíti az igazságot, hiszen én sem tartom fiktívnek az egész Meroving-korszakot (482-751), csak a 614-től 751-ig terjedő periódusát.

Matthias Schulz összefoglalása szerint: „A szerzetesi szemfényvesztés vadonjának sötétsége meggátolja, hogy bepillanthassunk az igazi történelembe.” Bár ismeri tézisemet, ezt nem úgy állítja be, mint lehetséges megoldást a hamisító túlkapásokkal kapcsolatban, inkább lesújt az egyházra és az ő „Kutten-Kujau”-ira.

Valódi választ csak akkor kaphatunk, ha a régészeti-építészeti bizonyíték nélküli, pergamenből és papiruszból készült anyagokat fenntartással kezeljük. Hagytam, hogy e tekintetben egy híres régész irányítson, aki saját területén hasonló nehézségekkel küzdött. Sir Moses Finley (1912-1986) kollégái számára a következőket szabta iránymutatásul: „Hosszú ideje tartó tradíció, hogy a görög vagy latin nyelven írt forrásokat ki kell emelni a megítélés és kritika minden egyéb érvényes szabálya alól: ezt ugyan általában nem mondják ki, nem ismerik el, azonban így alkalmazzák. E hagyomány természetesen alaptalan, és lényeges akadályt állít minden korrekt történelmi elemzés elé.” [1874]

Megemlíti még az ókortörténészek két további előítéletét is, amelyektől a középkorkutatók sem mentesek. „Először is abból indulnak ki, hogy az irodalmi vagy oklevélbeli hagyomány állításai, amennyiben ezek megcáfolhatatlanok (vagyis, ha és amikor az illető történész számára kielégítőnek látszanak), garantáltan igazak. [...] A második előítélet, hogy azt gondolják: a legsürgősebb történelmi kérdés az, hogy a régészet az irodalmi hagyományt igazolni tudja-e vagy sem. Az ilyen beállítottság automatikusan elsőbbséget ad az irodalmi forrásoknak.” [1875]

Finley belátásai a középkorkutatók útját is egyengethetik. Mivel Johannes Fried professzor (Frankfurt), aki könyvemet nem üdvözölte, hanem mint a negatív fantázia, a megengedheteden illúzió destruktív mintapéldáját bélyegezte meg [1876], más helyen felvázolt egy hasonlóan strukturált magyarázatot a következő évszázad számára. Egy kilátótorony képét használja, amelyben az utolsó évtizedekben a történészek öt ablakot nyitottak ki. Tézisét már korábban bemutattuk a „Fried panorámája” című résznél.

[...] Talán egy szörnyű vízió az egész, mégis be kell vallanunk, hogy a „Regesta Imperii” óta lezártnak vélt munkát a forrásokkal kapcsolatban újra kell kezdeni, hiszen csak az egyik ablakból néztük meg, éspedig a történelmi képből való következtetésekkel - holott ezek is csupán igen homályosan láthatók. [1877]

Itt találkozik Fried tétele az enyémmel, még úgy is, hogy engem nem gyötörnek szörnyű látomások. A végkövetkeztetések viszont forradalmiak lehetnek, ha azt az ablakot is használjuk, amelyet én kinyitottam, s amelyből olyan csatákra nyílik kilátás, mint „építészeti lelet kontra építészettörténet”, „építészeti lelet kontra források”, „régészet kontra források”, „készség az axiómák mint ilyenek felismerésére” vagy „más tudományágak bevonása”.

Ha Fried és társai nem csalnak tovább a panoráma megtekintésénél, aligha rejtőzhetnek el az új felismerések elől. Amíg azonban a kilátótorony lakói ellenszegülnek annak, hogy a pergament összevessék a kőkemény realitással, addig rémülten és értetlenül figyelhetik, amint a látszólag erősen összeillesztett alkotás viharos gyorsasággal szétporlad.



JEGYZÉKEK

HIVATKOZÁSOK
 k. = és a következő oldal(ak) [1] Fuhrmann 1988, 89; hasonlóképpen 1996, 54 
 [2] szintén Fried 1991, 176 
 [3] Fuhrmann 1988, 90 
 [4] Fuhrmann 1988, 90 
 [5] Schmitz 1988, 92 
 [6] vö. Niemitz 1991 a 
 [7] Iliig 1988; Heinsohn/Illig 1990 
 [8] Papaioannu 1966, 47 
 [9] Mango 1986, 93 
 [10] Mango 1986, 93 
 [11] Schreiner 1991, 11 
 [12] Thiefi 1992, 15 
 [13] Wehrli 1982, 11 
 [14] többek között 
 Lincoln 1984, 214, 429 [15] Schneider 1990, 151 [16] Riché 1981, 15 
 [17] többek között 
 Wattenbach 1991, 171 [18] Ewig, Schneider után 1990, 17 
 [19] Gregorovius 1978,1 291 [20] Gregorovius 1978,1485 [21] Gregorovius 1978,1 498 [22] többek között Wattenbach 1991, 178 
 [23] Schneider 1990, 94 
 [24] Schneider 1990, 121 [25] Bois 1993, 13, 18 
 [26] Gregorovius 1978,1 486 [27] Zimmermann 1971 [28] Adam 1968, 14 
 [29] Panofsky 1990, 64 [30] Panofsky 1990, 64 [31] Braunfels 1991, 33 [32] Fried 1991, 3 
 [33] Fried, 1991, 3 
 [34] Wahl 1954, 51 
 [35] Wahl 1954, 52 
 [36] Goez 1993, 129 
 [37] Roth/Levine 1966 [38] Angenendt 1990, 23 [39] Büssem/Neher 1983, 13 [40] Friedell 1960, 83 
 [41] Bois 1993, 15 
 [42] Wdlmann 1994 
 [43] Carrére 1993 
 [44] Fried 1993; 1994 
 [45] Enders 1993 
 [46] Wigand 1995 
 [47] vö. Iliig 1996 a 
 [48] Prinz 1993 
 [49] Bandmann 1967, 436 [50] Weisweiler 1981, 27 [51] Notker 28 
 [52] Braunfels 1991, 95 [53] Haupt 1913, 21 
 [54] Maas 1984, 33 
 [55] Kreusch 1965, 469 [56] Haupt 1913, 10 
 [57] Haupt 1913, XIV tábla [58] Haupt 1913, 10 
 [59] Thode 1975,9, 135 [60] Koch 1990, 34, 173, 227, 245 
 [61] Thode 1975, 147-152 [62] Thode 1975, 9, 23, 173 [63] Prokop I, 2 
 [64] ehhez Iliig 1995 a 
 [65] Weisweiler 1981, 235 [66] Haupt 1913, 14 
 [67] Faymonville 1916, 76 [68] Aubert 1973, 48 
 [69] Adam 1968, 75 
 [70] ehhez többek között 
 Kalokyris 1991, 147 [71] Adam 1968, 80 
 [72] Maas 1984, 17; Lecourt 1988, 41 
 [73] Lintzel 1935, 40 
 [74] Bayac 1976, 282 
 [75] Brecher 1988, 163 [76] Wies 1986, 7; Kalckhoff 1990, 120 
 [77] Wies 1986, 7 
 [78] Wies 1986, 7 
 [79] Fleckenstein 1990 a, 7 [80] Brecher 1988, 151 [81] Lohse 1967, 337 
 [82] Braunfels 1991, 172 [83] Wies 1986, 7 
 [84] Borst 1967, 388 
 [85] Fleckenstein 1990 a, 7 [86] Bosl 1978, 109 
 [87] Irblich 1993, 7 
 [88] Fleckenstein 1990 a, 7 [89] Langosch 1990, 58 [90] Schreiber 1965, 119 k.; Schmale 1985, 148 [91] Clot 1991, 260 
 [92] Pfeil 1967 
 [93] Braunfels 1965-1968 [94] Mühlbacher 121 k. [95] Borst 1967, 393 
 [96] így legutóbb Kemer 1988, 14, vagy Kalckhoff 1990, 32, 251 
 [97] Trees 1993 
 [98] Abel 1883, 10 
 [99] Sandauer 111k. 
 [100] Mühlbacher 123 
 [101] Fleckenstein 1990 b [102] Wies 1986, 68 k. 
 [103] Trees 1993 
 [104] Schieffer 1992, 11 
 [105] Nitschke 1963, 294 [106] Mühlbacher 121 k. [107] Schneider 1990, 99 [108] Borst 1967, 365 
 [109] Deschner 1974, 120 [110] Herm 1995, 63; Einhard 4; Wies 1986, 67 k.; Braunfels 1991, 22 [111] Wies 1986, 73 
 [112] Herm 1995, 83 
 [113] Einhard 3 
 [114] Birodalmi Évkönyvek 771. év 
 [115] Clot 1991, 108 
 [116] Lintzel 1935 
 [117] Einhard 6 
 [118] Pfeil 1967, 332 
 [119] Fleckenstein 1988, 99 [120] Braunfels 1991, 86 [121] Briihl 1962, 311 k. [122] Zimmermann 1971, 133 [123] Grundmann 1976, 205 és Brühl 1990 a, 503 
 [124] Classen 1965, 589 
 [125] Einhard 16, 29 
 [126] Schramm 1975, 13 [127] 801. május 29.  
 Braunfels 1991, 66 [128] Borst 1967, 389 
 [129] Perels 1931, 14 
 [130] Perels 1931, 16-19 
 [131] Bullough 1966, 203 [132] Brühl 1989, 430 
 [133] Brühl 1989, 427; 
 1962, 266 
 [134] Brühl 1962, 266, 305 [135] Brühl 1990 a, 57 
 [136] Einhard 32 
 [137] Ripota 1994, 26 
 [138] Purlitz 1910, 38 
 [139] Hausmann 1994, 119 [140] Hausmann 1994, 117 [141] Braunfels 1991, 117 [142] Schleifring/Koch 1988 [143] Einhard 22 
 [144] Brandt 1993, 34 
 [145] Opll 1990, 29 
 [146] Bayac 1976, 71 
 [147] Wahl 1948, 157 
 [148] Wahl 1948, 156 
 [149] Ohler 1991, 209 
 [150] Wahl 1948, 157 
 [151] Wemer 1995, 398 
 [152] Faber 1984, 169; 
 Clot 1991, 131 
 [153] Pörtner 1964, 265 
 [154] Freytag 1866, 269 
 [155] Bayac 1976, 379 
 [156] Riché 1981,441 
 [157] Einhard, 18 
 [158] Herm 1995, 123 [159] Mühlbacher 328 [160] Pörtner 1964, 266 [161] Rösch 1977, 63 k. [162] Wies 1986, 169 
 [163] Einhard 24 
 [164] Notker 30; 
 Kalckhoff 1990, 114 [165] Schreiber 1965, 111 [166] Pfeil 1967, 327 
 [167] Kalckhoff 1990, 112 [168] Kalckhoff 1990, 136 [169] Kroeschell 1972, 74; vö. Niemitz 1991 b [170] Kalckhoff 1990, 137 [171] Bayac 1976, 175 [172] Riché 1981, 166 [173] Fried 1991, 156 
 [174] Kalckhoff 1990, 138 [175] Kroeschell 1978, 75 [176] Wahl 1948, 211 
 [177] Bayac 1976, 18 
 [178] Braunfels 1991, 148 [179] Braunfels 1991, 79 [180] Braunfels 1991, 79 [181] Fleckenstein 1988, 72 [182] Kalckhoff 1990, 146 [183] Kemer 1988, 32 
 [184] Kalckhoff 1990, 242 [185] Borst 1967, 365 
 [186] Wahl 1948, 157 
 [187] Bois 1993, 25, 41 k, 48 k. 
 [188] Herm 1995,213 
 [189] Schneider 1990, 93 [190] Dopsch 1924, 148 k. [191] Riché 1991, 354 
 [192] Biblia, Józsua 10, 12 k. [193] ehhez Isd. Werner 1995, 39—43, 50 
 [194] Briihl 1990 a, 56 
 [195] Schmitz 1988, 79, 92, 94 [196] Hartmann 1988, 111 [197] Kalckhoff 1990, 136 [198] Eggers 1963, 46 
 [199] Leyen 1954 
 [200] Kalckhoff 1990, 173 [201] Lintzel 1935, 53 
 [202] Pirenne 1963, 239 
 [203] Bayac 1976, 252 
 [204] Irblich 1993, 12, 17 [205] Verzone 1979, 156 
 [206] Rück 1991, 316, 333 [207] Bayac 1976, 314k. 
 [208] Brockhaus 
 [209] Panofsky 1990, 59 
 [210] Langosch 1990, 78 [211] Panofsky 1990, 59 k. [212] Langosch 1990, 145 [213] Langosch 1990, 147 [214] Langosch 1990, 1 
 [215] Banniard 1993, 186 [216] Lintzel 1935, 54 
 [217] Einhard 29; Kalckhoff 1990, 136; Riché 1981, 24 [218] Bullough 1966, 117 [219] Fried 1991, 121 
 [220] Langosch 1990, 80 [221] Einhard, 29 
 [222] Betz 1965, 304 
 [223] utalás Christoph Marxtól, Basel 
 [224] Braunfels 1991, 75 [225] Schneider 1990, 154 [226] Eggers 1963, 42 
 [227] Löwe 1989, 168 
 [228] Langosch 1990, 83 [229] Fried 1991, 121 
 [230] Brühl 1990 a, 181 [231] Briihl 1990 a, 211 [232] Fried 1991, 107 
 [233] Fleckenstein 1993, 61; Schubert 1993, 94 [234] Langosch 1990, 81 [235] Bühler 1931,257 
 [236] Eggers 1977, 188 [237] Frenzel 1993, 4 
 [238] Eggers 1963, 189 k. [239] Kartschoke 1990, 53 [240] Stein 1987, 424 
 [240] Stein 1987, 424 
 [242] Langosch 1990, 269 [243] Zeller 1991, 67 
 [244] Langosch 1990, 82 [245] Eggers 1963, 54 
 [246] Frenzel 1993, 27 [247] Eggers 1977, 189 [248] Langosch 1990, 80 [249] Langosch 1990, 5, 116 [250] Langosch 1990, 3 [251] Frenzel 1993, 12 [252] Langosch 1990, 106 [253] Langosch 1990, 142 [254] Langosch 1990, 125 [255] Langosch 1990, 124 [256] Baldauf 1903 
 [257] Kartschoke 1990, 190 [258] Kalckhoff 1990, 172 [259] többek között Wattenbach 1991, 177 
 [260] Schneider 1990, 87 [261] Braunfels 1990, 78 [262] Ennen 1977, 157 
 [263] Borst 1967, 365 
 [264] Brockhaus 
 [265] Biinz 1993, 232 
 [266] Eckstein 1986, 12 
 [267] Heer 1977, 182 
 [268] Kalckhoff 1990, 172; Wies 1986, 211 
 [269] Schreiner 1991, 14 [270] vö. Topper 1996 
 [271] Ortega 1992, 37 
 [272] Einhard 25 
 [273] Mütherich 1979, 8 [274] Le Goff 1993, 15 
 [275] Kalckhoff 1990, 170 [276] Kalckhoff 1990, 84, 170 [277] Kalckhoff 1990, 200 [278] Bayac 1987, 336 
 [279] Braunfels 1991, 75 [280] Steinen 1967, 40 
 [281] Wies 1986, 203 
 [282] többek között Wattenbach 1991, 175 
 [283] Le Goff 1994, 48 
 [284] Bayac 1976, 127 
 [285] Althoff 1976, 11 
 [286] Hamann-Maclean 1957, 189 
 [287] Le Goff 1994, 31 
 [288] Wies 1986, 214 
 [289] Pörtner 1967, 203, 239 [290] Hubert 1969, 320 
 [291] Fried 1991, 4 
 [292] Bushart 1973, 53 
 [293] Waurick 1992, 329 [294] Sydow 1987, 55 
 [295] Bushart 1973, 54 
 [296] Frodl-Kraft 1970, 22 [297] Hubert 1969, X. 
 [298] Christe 1988, 90 
 [299] Hausherr 1977,1 675 [300] Fillitz 1993, 182 
 [301] Fillitz 1993, 182 
 [302] Fillitz 1993, 185 
 [303] Hubert 1969, 357 
 [304] Schindler 1963, 72 [305] Hausherr 1977,1 680 [306] Eggers 1963, 181, 46 [307] Fleckenstein 1988, 73 [308] Fleckenstein 1988, 71 [309] Westermann 1991, 196 [310] E. Pauls, Brecher szerint 1988, 152 
 [311] Melchers 1977 
 [312] Brandt 1997, 365 
 [313] Sellner, 1993, 44 k., 438 k. 
 [314] Wehrli 1982, 47 
 [315] Brecher 1988, 151 [316] Kalckhoff 1990, 165 [317] Kalckhoff 1990, 218 [318] Notker 7 
 [319] Bayac 1976, 250 
 [320] Freytag 1866, 285 [321] Bayac 1976,251 
 [322] Braunfels 1991, 73 [323] Bayac 1976, 171 
 [324] Fleckenstein 1988, 71; 1990, 79 
 [325] Braunfels 1990, 73 [326] Mütherich 1979, 8 [327] Mütherich 1979, 9 [328] Lohmeier 1980, 41, 346 [329] Kemer 1988, 23 k.; Schneider 1990, 150 [330] Borst 1967, 365 
 [331] Müller 1991, 15 
 [332] Kalckhoff 1990, 184 [333] Bayac 1976, 159 
 [334] Bayac 1976, 167 
 [335] Borst 1967, 397 
 [336] Schneider 1990, 106 [337] Eggers 1977, 188; Le Goff 1993,45 
 [338] Wies 1986, 159 
 [339] Braunfels 1991, 76 [340] Bayac 1976, 228 
 [341] Brockhaus 
 [342] Ranke 1938, 265 
 [343] Bullough 1966, 11 [344] Pokomy 1993 
 [345] Pirenne 1963, 198 k. [346] Kalckhoff 1990, 182 [347] Rempel 1989, 40 
 [348] Kalckhoff 1990, 182 [349] Ohler 1991, 211 
 [350] Hausherr 1977,1 702 [351] Steinen 1967, 40 
 [352] Kalckhoff 1990, 200 [353] Kalckhoff 1990, 200 [354] Kapfhammer 1993, 11 [355] Cohn 1988, 72 k.; Iliig 1991 e 
 [356] Burckhard 1982, 146 [357] Burckhard 1982, 221, 404 
 [358] Mütherich 1979, 7 [359] Braunfels 1991, 32 [360] Goez 1988, 47 
 [361] Wies 1986, 76 
 [362] Goez 1988, 47 
 [363] Wahl 1948, 41 
 [364] Wies 1986, 93 
 [365] többek között Wattenbach 1991, 176 
 [366] Birodalmi Évkönyvek, 787. év 
 [367] Kalckhoff 1990, 44 [368] Bayac 1976, 150 
 [369] Wies 1986, 126; 
 Bayac 1976, 152 
 [370] Bayac 1976, 155 
 [371] Braunfels 1991, 68 k. [372] Einhard 8 
 [373] Birodalmi Évkönyvek, 778. év 
 [374] Wies 1986, 134 
 [375] Bullough 1966, 11 [376] Bullough 1966, 11 [377] pl. Herzfeld 1963, 289 [378] Pirenne 1986, 7 
 [379] Keller 1993, 28 
 [380] Abel 1883, „793” 
 [381] Riché 1981, 121 
 [382] Elmsháuser 1992, 15 [383] Koch 1990, 669 
 [384] Hofmann 1965, 452 [385] Koch 1990, 669 
 [386] Braunfels 1991, 93 [387] Brühl 1968, 264, 270 [388] Elmsháuser 1992, 15 [389] Brühl 1968, 65 
 [390] Straub 1992, 81 k. [391] Hofmann 1965, 442 [392] Kiállítási szöveg 1993 [393] Keller 1993, 21 

[394] Idézett mű 
 [395] Koch/Leininger 1993, 11 [396] Pecher 1993 
 [397] Seiler 1905 
 [398] Patzelt 1982, 4 k. 
 [399] Koch után idézve 1990, 669-678 
 [400] Koch 1990, 675 
 [401] Kiállítási szövegek 1993 [402] Kiállítási szövegek 1993 [403] a dendrokronológiáboz és a C14-Crash-hez vesd össze Niemitz 1995; 
 Blöss/Niemitz 1997 [404] Einhard 17, Fried 1991, 31 
 [405] Kiállítási szövegek 1993 [406] Schneider 1990, 63 [407] Ellmers 1993, 6 
 [408] Goldmann 1984/85 [409] Koch/Leininger 1993, 14 [410] vö. Iliig 1992 e 
 [411] Abel 1883, 794; 
 Lintzel 1935, 50 
 [412] Bayac 1976, 237 
 [413] Schneider 1990, 53 
 [414] Braunfels 1991, 35 
 [415] YVfemer 1995, 400 [416] Idézett mű 399 
 [417] Braunfels 1991, 32 k. [418] Braunfels 1991, 77; 334 [419] Bayac 1976, 121; 
 Fleckenstein 1990 a, 27 [420] Birodalmi Évkönyvek, 786. év 
 [421] Braunfels 1991, 89 [422] Birodalmi Évkönyvek, 773. év 
 [423] Birodalmi Évkönyvek, 776. év 
 [424] Notker 17 
 [425] Eggers 1963, 49 
 [426] Braunfels 1991, 113 [427] Waurick 1992, 58 [428] Fried 1991, 103 
 [429] Prokop I, 16 
 [430] Dopsch 1938, 30; 

már 1924, 295 
 [431] Burckhardt 1982, 396 [432] Wies 1986, 156, 186 [433] Braunfels 1991, 34 [434] Bachrach 1970, 65 k. [435] Bayac 1976, 392 
 [436] Kienast 1990, 98 
 [437] Fuldai Évkönyvek [438] Pemoud 1979, 149 [439] Ohler 1991, 36 
 [440] Bayac 1976, 208 
 [441] Kronseder 1914, 26 [442] Brandt 1993, 337 
 [443] először Cardini 1995, 128 [444] Wiurick 1992, 81 
 [445] Brown 1991, 49 
 [446] Waurick 1992, 82 
 [447] White 1962, 28, 37; Fried 1991, 131 
 [448] Kienast 1990, 96 
 [449] Wies 1986, 156; 
 Brown 1991, 49 
 [450] White 1962, 26 
 [451] Dhondt 1968, 64 
 [452] Fried 1991, 131 
 [453] Waurick 1992, 86 [454] Pirenne 1945, 27 
 [455] Waurick 1992, 90 [456] Kalckhoff 1990, 236 [457] Riché 1981, 124 
 [458] Einhard 15 
 [459] dtv 1964, 122 
 [460] Tellenbach 1956, 405 [461] többek között Lincoln 1984,216 
 [462] Kalckhoff 1990, 243 [463] Einhard 21, 29 
 [464] Birodalmi Évkönyvek, 807. év; Goez 1988, 55 [465] Kalckhoff 1990, 119 [466] Kalckhoff 1990, 243 [467] Kalckhoff 1990, 129 [468] vö. Iliig 1992 h 
 [469] Ranke 1938, 401 
 [470] Fried 1991, 98 
 [471] Ortega 1992, 61, 64 [472] Hubert 1969, 316 [473] Hubert 1969 
 [474] Ranke 1938, 270 
 [475] Clot 1991, 117 
 [476] Aries 1990, 61 
 [477] Haussherr 1977,1 259 [478] Herbers 1988, 54 
 [479] Pernoud 1979, 50 k. [480] Löwe 1989, 154; 
 Clot 1991, 119 
 [481] vö. Müller 1992 
 [482] Clot 1991, 115 
 [483] Wollschláger 1973 [484] Pernoud 1979, 125 [485] Löwe 1989, 156 
 [486] Fleckenstein 1990 a, 59 [487] Löwe 1989, 159 
 [488] Einhard 15 
 [489] Fleckenstein 1990 a, 84 [490] Werner 1995, 479, 481 [491] Iliig 1992 f 
 [492] Braunfels 1991, 46 [493] Kurowski 132 
 [494] Fleckenstein 1990 a, 36 [495] Bayac 1976, 151 
 [496] Kemer 1988,21 
 [497] Wies 1986, 109 k. 
 [498] Wies 1986, 296 k.; 
 Borst 1967, 397 
 [499] Fleckenstein 1988, 96 [500] Fleckenstein 1988, 97 [501] Einhard 7 
 [502] Fleckenstein 1988, 136 [503] Bauer/Rau 1971, 5 k. [504] Langosch 1990, 132 [505] Főcím Brúnónál 1986 [506] Dopsch/Geisler 1988, 48 [507] Lohmeier 1980, 39, 11 [508] Wolfram in 
 Dannheimer/Dopsch 1988, 165 
 [509] Lohmeier 1980, 39 [510] Prinz 1988, több helyütt [511] Schindler 1963, 49 [512] Braunfels 1991, 51 [513] Braunfels 1991, 52 [514] Brandt 1993, 582 
 [515] Biandtl993, 308,310, 312 [516] Wilson 1984, 137 
 [517] Braunfels 1965, 366 [518] Brandt 1993, 308 k. [519] Christe 1988, 84, 86 k.; Wilson 1984, 137 
 [520] Brandt 1993, 207 
 [521] Einhard 13 
 [522] Kunstmann 1982, 11 [523] Bóna 1991,207-211 [524] Zeller 1993; 1996 
 [525] Bullough 1966, 76 [526] Kienast 1990, 184, 176 [527] Kienast 1990, 208 
 [528] Knchenbach 1991 [529] Fleckenstein 1988, 115 [530] Wies 1986, 259 
 [531] Clot 1991, 133 
 [532] Braunfels 1991, 71, 152 [533] Gegner 1995 
 [534] Brandenburg 1935; Werner 1967, 410, 416; Rösch 1977 
 [535] Werner 1967, 407 
 [536] Wies 1986, 303 
 [537] Kienast 1990, 502 
 [538] Werner 1967, Beiblatt [539] Kienast 1990, 502 
 [540] Rempel 1989, 31 
 [541] Schmitz 1988, 94 
 [542] Wisplinghoff 1986, 54 [543] Hágermann 1988, 435 [544] Quirin 1991, 74-83 [545] vö. Hamisítványok 1988 [546] Kammeier 1935; ehhez me'glsd. Niemitz 1991 c; Iliig 1991 e, 82-87 [547] Dopsch 1938, 107 [548] Pawis 1988, 15 
 [549] Pawis 1988, 14 
 [550] többek között Wattenbach 1991, 138 
 [551] vő. Iliig 1991 c 
 [552] Schramm 1975, 215 [553] Iliig 1991 c 
 [554] Schramm 1975, 23 
 [555] Wies 1986, 52 
 [556] Jarmut 1982, 149 
 [557] Wies 1986, 91 k. 
 [558] Wies 1986, 91 
 [559] Schramm 1975, 70 [560] Schramm 1975, 166 [561] Schramm 1975, 25 [562] Schramm 1975, 21 k. [563] Wies 1986, 91 
 [564] Langosch 1990, 101 [565] Goez 1988, 67 
 [566] Goez, 1988, 88 
 [567] Fried 1991, 88 
 [568] III. Ottó kézirattára, Nr. 389; Schmid 1981, 47 [569] Goez 1988, 146 k. 
 [570] Fried, 1991, 88 k. 
 [571] Goez, 1988, 148 
 [572] Iliig, 1991 c 
 [573] Braunfels 1991, 69 [574] Hankel 1978 
 [575] Pitz 1991, 130 
 [576] Bühler 1929, 87 k. 
 [577] Dopsch 1938, 57 
 [578] Ennen 1981, 91 
 [579] Ennen 1981, 326 
 [580] Pirenne Ennen után 1981, 326 
 [581] Werner 1995, 452 
 [582] Pitz 1991, 129 k. 
 [583] Pitz 1991, 123 
 [584] Pitz 1991, 124 
 [585] Shukow 1963, 167, 174 [586] Bois 1993, 88 
 [587] Maschke, 1977, 61; Klugmann 1983, 2 [588] Hausherr 1977,1 88 [589] Fried 1991, 162 
 [590] Fleckenstein 1990 a, 67 [591] Brühl 1989, 253 
 [592] Bayac, 1976, 157 
 [593] Ennen 1977, 121 
 [594] Lombard 1992, 135, 129 [595] Clot 1991, 166 
 [596] Lombard 1992, 139, 145 [597] Lombard 1992, 150, 152; Pitz 1992, 99 
 [598] Ennen 1975, 71 k. 
 [599] Mango 1985, 54 
 [600] Pitz 1991, 158 
 [601] Mango 1986, 93 
 [602] Schneider 1990, 127 [603] Maier 1968, 314 
 [604] Stamm 1962 
 [605] Niemitz 1993 
 [606] Fried 1991, 43 
 [607] Bois 1993, 94 
 [608] Maschke 1977, 64, 69 [609] Pitz 1991, 118 
 [610] Riché 1981, 363 
 [611] Bois 1993, 131 
 [612] Bois 1993, 129 
 [613] Jankuhn 1977, 140 
 [614] Fried 1991, 134 
 [615] Petrikovits 1959, 74; Böhner 1959, 85 
 [616] Dopsch 1923, 106 
 [617] Petrikovits 1959, 75 [618] Ennen 1981 b, 233 
 [619] Ennen 1977, 147, 157 [620] Ennen 1981, 103, 328 [621] Fried 1991, 133 k. 
 [622] Steinen 1967, 392 
 [623] Le Goff 1993, 14 
 [624] Sydow 1987, 16 
 [625] Petrikovits, 1989, 84 [626] Verscharen 1991, 74 [6271 Dopsch 1923, 152 
 [628] Brühl 1989, 79 
 [629] Mango 1980, 60-81 [630] Thiefi 1992, 815 
 [631] részletesen Niemitz 1992 [632] Ennen 1981, 9 
 [633] Ennen 1981 b, 92 
 [634] Pitz 1991, 173 
 [635] Oxenstiema 1979, 114 [636] Oxenstiema 1979, 117 [637] Braunfels 1991, 159 [638] Oxenstiema 1979, 177 [639] Pörtner 1971, előlap [640] Bodsch 1991, 112, H. Borger ásatási tudósítására hivatkozva 
 [641] Brühl 1990 b, 117 
 [642] Ennen 1981 b, 93 
 [643] Schuffels 1993, 31 
 [644] Fried 1991, 153 k. 
 [645] Boyer 1994, 83, 135, 137 [646] Boyer 1994, 143 
 [647] Boyer 1994, 143 
 [648] Smyth 1995; Sturdy 1995 [649] Bayac 1976, 314 
 [650] Braunfels 1991, 69 
 [651] Fried 1991, 58 
 [652] P. Berghaus Wies után 1986, 176 
 [653] Grierson 1965, 507 
 [654] Witthöft 1994, 126 
 [655] Schneider 1990, 67 [656] Waurick 1992, 177 [657] Dopsch 1938, 67 k. [658] Pirenne 1963, 210 k. [659] Fried 1991, 45 
 [660] 
 [661] Heer 1977, 64 
 [662] Schramm 1973, 55 [663] utalás dr. Paul C. Martintól, Hamburg [664] Brandt 1993, 346 [665] Dopsch 1938, 91 [666] Waurick 1992, 187 k. [667] Dhondt 1968, 171 [668] Braunfels 1991, 116; egész hasonló 142 [669] Bayac 1976, 280 [670] Le Goff 1988,21 [671] Le Goff 1988, 21 k. [672] Le Goff 1988, 37 [673] Le Goff 1988, 22 [674] Bayac 1976, 232 [675] Wahl 1948, 227 [676] Clot 1991, 131 
 [677] Hubert 1969, IX. [678] Notker 8 
 [679] Braunfels 1991, 142 [680] Kahsnitz 1991,110 [681] Pirenne 1963, 211 [682] Bois 1993, 80 
 [683] Mann 1965, 320 [684] Bois 1993, 80 
 [685] Ortega 1992, 41 [686] Pitz 1991, 6 
 [687] Heer 1977, 65 
 [688] Pitz 1991, 245; Bois 1993, 105 k. 
 [689] Ennen 1981, 254 
 [690] Kalckhoff 1990, 68 [691] Wies 1986, 189 
 [692] Ennen, 1977, 174 
 [693] Briihl 1968, 66, 74, 270, 288 
 [694] Dopsch 1924, 474 
 [695] Pitz 1991, 82 
 [696] Pitz 1991, 95 
 [697] Pitz 1991, 127 
 [698] Pitz 1991, 129 
 [699] Pitz 1991, 81 
 [700] Pitz 1991,235 
 [701] Bois 1993, 96 
 [702] Pirenne, 1963, 203 [703] Pirenne, 1963, 214 k. [704] Pirenne, 1986, 13, 107 [705] Bois 1993, 190 k. 
 [706] Pirenne 1963, 216, 218 [707] Dhondt 1968, 167 [708] Fried 1991,45 
 [709] Bois 1993, 103 
 [710] Bois 1993, 192 
 [711] Bois 1993, 201 
 [712] Reynolds 1994 
 [713] Briihl 1968, 63 
 [714] Precht 1987, 12 k. [715] Braunfels 1991, 88 [716] Egy világkonszem reklámja a „Focusban”, 1994.1. 31., 144. oldal [717] Roth 1966, 314; 

vő. Iliig 1991 g 
 [718] Clot 1991, 113 
 [719] Pirenne 1963, 218 [720] Pirenne 1963, 222 [721] Roth 1966, 5 
 [722] Heer 1977, 67 
 [723] vö. Iliig 1998, 133 
 [724] Lotter 1993, 228 
 [725] Dubnow 1921, 63 k. [726] Niemitz 1993 
 [727] Lotter 1993, 226 
 [728] Pitz 1991, 126 k. 
 [729] Pitz 1991, 126 
 [730] Fleckenstein 1988, 72 [731] Wies, 1986, 127 
 [732] Pirenne 1986, 108 
 [733] Dopsch 1938, 69 
 [734] Schneider 1990, 100 [735] Kottmann 1988, 155 [736] Pirenne 1963, 212 
 [737] Kottmann 1988, 155 k. Kottmann 1971, 19 
 [739] Braunfels 1991, 100 [740] Freytag 1866,1 263 
 [741] Wies 1986, 179 
 [742] „Vita et passió Sancti Haimhrammi Martyris”, Schrott után 1967, 22 [743] Fried 1991, 146 
 [744] Schneider 1990, 70 
 [745] Fried 1991, 38 
 [746] Pirenne 1986, 122 k. [747] Friedell 1960, 90 
 [748] Dhondt 1968, 64 
 [749] Fried 1991, 37 
 [750] Pirenne 1963, 222 
 [751] Pirenne 1963, 222 
 [752] Ortega 1992, 75 k. 
 [753] Dhondt 1968, 114 
 [754] Fried 1991, 40 
 [755] Dubyl996, 26, 31 
 [756] Dopsch/Geisler 1988, 37; Bois 1993, 121-124 [757] Wies 1986, 184 
 [758] Oxenstiema 1979, 58 [759] Bois 1993, 123 
 [760] vö. L. Wamser: Iliig 1998, 124 k. 
 [761] Kalckhoff 1990, 97 [762] Notker 17; Dhondt 1968, 62; Kalckhoff 1990, 96 [763] Notker 14 
 [764] Dhondt 1968, 63 
 [765] Cardini 1995, 129 
 [766] Wies 1986, 188 
 [767] Pitz 1991, 128 
 [768] Lombard 1992, 95, 184 [769] Braunfels 1991, 17 k. [770] Kalckhoff 1990, 109, 107 [771] Fleckenstein 1990 a, 76 [772] Fried 1991, 31 
 [773] Kalckhoff 1990, 97 [774] Bois 1993, 123 k. 
 [775] Fossier 1989 
 [776] Bois 1993, 123 k. 
 [777] White 1968, 66 k. 
 [778] Bois 1993, 156 
 [779] Bois 1993, 157 
 [780] R. Fossier, Bois után 1993,159 
 [781] Lombard 1992, 130 [782] Spengler 1963, 237 k.; vö. Iliig 1991 e, 79 
 [783] Braunfels 1991, 97 [784] Weisweiler 1981, 26 [785] Fomenko, 1994 
 [786] Heer 1977, 224 
 [787] Braunfels 1991, 143 [788] Braunfels 1991, 143 k. [789] Braunfels 1991, 142 [790] Brandt 1993, 70 
 [791] Preuss 1991; Waurick 1992, 243; SchulzeDörlamm 1991 
 [792] Weisweiler 1981, 153 [793] Hausherr 1977,1. 398 [794] Luckhart/Niehoff 1995, 55 k. 
 [795] Schmitz 1986, 60 
 [796] Bullough 1966, 195, 201 [797] Braunfels 1991, 143 [798] Brandt 1993, 295 
 [799] Hubert 1969, 363 
 [800] Braunfels 1991, 143 [801] Hubert 1969, 358 
 [802] Waurick 1992, 382 [803] Schmitz 1986, 15 
 [804] Weisweiler 1981, 97 [805] Bushart 1973, 120 
 [806] Ohom 1992; Iliig 1993 d [807] Steinen 1967, 364 
 [808] Weisweiler 1981, 92 k., 97 
 [809] Brandt 1993, 387 k. [810] Taraion 1973, 267; Gamber 1977, 115 
 [811] Taraion 1973, 325 
 [812] Taraion 1973, 350 
 [813] Zeller 1993, 70; 1996 [814] Schmitz 1986, 13 
 [815] Hausherr 1977, 1616, II. 566 
 [816] Christe 1988, 240 
 [817] Hausherr 1977,1. 619; II. 569; Schmitz 1986, 43 [818] Baumgart 1961, 53 [819] Schmitz 1986, 23 
 [820] Lepie/Minkenberg 1995, 13 k. 

[821] Luckhart/Niehoff 1995, 56 k. 
 [822] Christ 1988, 84 
 [823] Fried 1994, 157 
 [824] Bierbrauer in 
 Dannheimer/Dopsch 1988, 329 k. 
 [825] Braunfels 1991, 142 [826] Porcher 1969, 98 
 [827] Brockhaus, „Karoling művészet”; Hubert 1969, 355 
 [828] Legner 1972,1. 12 
 [829] Lill 1925, 11 
 [830] Kalckhoff 1990, 257 [831] Irblich 1993 
 [832] Schramm 1973, 40 [833] Schramm 1973, 56 [834] Haussherr 1977,1. 394 [835] Legner 1972,1. 13 
 [836] Beutler 1964, 117 
 [837] Braunfels 1991, 32 [838] Kötzsche 1967; Loyn 1989, „Charlemagne” 
 [839] Braunfels 1965, 34 [840] Lill 1925, 12 
 [841] Lill 1925, 15 
 [842] Binding 1991, 297 
 [843] Bodsch 1991, 118 
 [844] Euw 1991 b, 191 
 [845] Hollander 1991, 164 [846] Pörtner 1967, 160 
 [847] Brandt 1993, 500 
 [848] Brandt 1993, 304 
 [849] Brandt 1993 
 [850] Sauerlander 1972, 44 [851] Brandt 1993, 223 
 [852] Binding 1991, 297 
 Grodecki 1973, 64 [854] Rupprecht 1984, 77; Pichard 1966, 125 
 [855] Rupprecht 1984, 77 [856] Schapiro 1963, 61 
 [857] Tagliaferri 1992, 60 [858] ehhez vő. Iliig 1993 a [859] Fried 1994, 159 
 [860] vő. Zastrow 1981; 
 Pippke/Pallhuber 1989, 40, 113, 136, 296 
 [861] Saint-Romain-le-Puy korai XI. sz. 
 [862] Aubert 1973, 525 
 [863] Beutler 1964, 9 
 [864] Beutler 1991 
 [865] vő. Iliig 1992 c 
 [866] Iliig 1996 b 
 [867] Schümer 1992 
 [868] Beutler 1964, 9 
 [869] vő. Iliig 1993 a 
 [870] Legner 1972,1. 12, 15 [871] Hubert 1969, IX. 
 [872] Diimmler 1976, 33 [873] Grimme 1986, 5 
 [874] Schütz 1989, 12; 
 Keller 1977, 31 
 [875] Hubert 1969, IX 
 [876] Mann 1967, 320 k. 
 [877] Riché 1991, 171 
 [878] Klugmann 1983, 88 [879] Braunfels 1991, 58 [880] Erichsen 1989, 27 
 [881] Briihl 1989, 75 
 [882] Diwald 1990, II. 485; Schütz 1989, 225 
 [883] Buchkremer 1940, 19 [884] Fehring 1992, 130-135 [885] Binding 1996, 132, 141, 143 
 [886] Riché 1981, 59 
 [887] Strobel 1972, 43 
 [888] Strobel 1972, 43 
 [889] vö. Iliig 1996 
 [890] Koch 1990,97; Christe 1988,274; Kubach 1986,76 [891] Hotz 1988, 215 
 [892] Briihl 1990 b, 246, 248 [893] Briihl 1990 b, 233 
 [894] Brühl 1989, 17, 42 
 [895] Briihl 1989, 151 
 [896] Briihl 1989, 151 
 [897] Sage 1965, 332; 
 Winterfeld 1993, 44; Binding 1996, 111 
 [898] Hotz 1988, 39, 106 
 [899] Mann 1965, 320 
 [900] Adam 1968, 13 
 [901] Hubert 1969, 269 
 [902] Grodecki 1973, 3 k. [903] Aubert 1973 
 [904] Aubert 1973, 570 
 [905] Notker 30 
 [906] Einhard 17 
 [907] Purlitz 1910, 26 
 [908] Burckhardt 63; Ohler 1991, 151 
 [909] Straub 1992, 65 
 [910] Haupt 1935, 101 
 [911] Schütz 1989 
 [912] Aubert 1973, 522; 
 Eckstein 1986, 42 
 [913] Baruccard 1992, 71, 75 k. [914] Kalokyris 1991, 32 
 [915] Aubert 1973, 523; 
 Adam 1968, 75 
 [916] Aubert 1973, 524 
 [917] Aubert 1973, 524 
 [918] Eckstein 1986, 284 
 [919] Adam 1968, 76 
 [920] Adam 1968, 76 
 [921] Gall 1955, 18 
 [922] Grodecki 1973, 49 
 [923] Koch 1990, 116; 
 Christe 1988, 275 
 [924] Grodecki 1973, 67 
 [925] Kubach 1974, 144 
 [926] Aubert 1973, 620 
 [927] Gall 1995, 93 
 [928] Speyer méretei: 
 Winterfel 1993, 57 
 [929] Straub 1992, 65 
 [930] Kubach 1977, 177 k. [931] Hubert 1969, X. 
 [932] Adam 1968, 43 
 [933] Adam 1968, 7 
 [934] Einhard 17 
 [935] Kubach 1974, 50 
 [936] Kalokyris 1991, 19 [937] Bandmann 1967, 439 [938] Bandmann 1967, 431 [939] Kubach 1974, 52 
 [940] Hubert 1969, 346 
 [941] Lecourt 1988, 33, 58; Koch 1990, 440, 416; Haupt 1913, 6. ábra [942] Aubert 1973, 524 
 [943] Hubert 1969, 68 
 [944] Cramer 1993, 380 
 [945] Binding 1991, 293 
 [946] Faymonville 1916, 80 [947] Schnitzler 1950, IX. [948] Hubert 1969, 67 
 [949] Grodecki 1973, 73 [950] Atlas 1974, II. 373 
 [951] Schnitzler 1950, IX. [952] Verbeek 1967, 148 
 [953] Verbeek 1967, 148 [954] Verbeek 1967, 148 [955] Koch 1990, 69; 
 Kubach 1986, 27 
 [956] Hollander 1991, 95 [957] Iliig 1996 c 
 [958] Neuheuser 1991, 
 299-305; Weyres 1965, 385, 406 k. 
 [959] Neuheuser 1991, 299 [960] Wolff 1996 
 [961] Briihl 1990 b, 39 
 [962] Marchini 1985, 4, 24 [963] Kubach 1974, 235 
 [964] W és E. Raatz, 
 Neeracher alapján, 1967, 16 
 [965] Marchini 1985, 3 k. [966] Falkenstein 1980 
 [967] Briihl 1989, 142; 

vö. 133, 253 
 [968] Briihl 1968, 337 k. [969] Briihl 1989, 111 k. [970] Falkenstein 1980 
 [971] Fried 1991, 162 
 [972] Falkenstein 1980 
 [973 Schramm 1975, 68 [974 Gregorovius 1978,1. 231 [975 Gregorovius 1978,1. 282 [976 Gregorovius 1978,1. 291 
 [977 Gregorovius 1978,1. 498; fent idézve 
 [978 Gregorovius 1978,1. 241, 291,486,499 k. 
 [979 Ennen 1981 a 
 [980 Müllejans 1988, 38 
 [981 Engels 1988, 38 
 [982 Ennen 1981 a 
 [983 Ennen 1981 a 
 [984 Ennen 1981 a 
 [985 Faymonville 1916, 32 
 [986 Mummenhoff 1961 
 [987 Poll 1960, 11 
 [988 Pörtner 1964, 285 
 [989 Falkenstein 1980 
 [990 Briihl 1989, 97 
 [991 Briihl 1989, 113 k. 
 [992 Heimpel Briihl szerint 1989, 100 
 [993 Briihl 1989, 132,630 
 [994 Ennen 1981 a 
 [995 Winterfeld 1993, 55 
 [996 Verbeek 1965, 153 
 [997 Iliig 1996 c 
 [998 Binding 1991, 287 
 [999 Mann 1965; Minst 1967 [1000 Oswald, KDM 1969 [1001 Roth/Wamers 1984, 350 [1002 Braunfels 1965, 452 [1003 Faymonville 1916, 62 [1004 Hubert 1969, 68 
 [1005 Salvini 1982, 8 
 [1006 Stein 1987, 463 
 [1007] Lepie/Minkenberg 1995, 57 
 [1008] vö. Iliig 1996 a, 114 k. [1009] vö. Beumann 1967 
 [1010] Hauck 1967, 51 
 [1011] Falkenstein 1981, 68 k. [1012] Hausmann 1994, 47-51 [1013] Beumann 1967, 36 
 [1014] Camevale 1993, 1994, 1996 
 [1015] Wolff 1993, 200-204 [1016] Bandmann 1967, 433 [1017] Widukind II., 1 
 [1018] Hollander 1991, 92 [1019] vö. Braunfels 1991, 119-137 
 [1020] Porcher 1969, 98 
 [1021] Hollander 1991, 74 k. [1022] Gaehde 1979, 51 
 [1023] Panofsky 1990, 62 
 [1024] Miitherich 1979, 15 [1025] Braunfels 1991, 23 [1026] Hollander 1991, 81 [1027] Gaehde 1979, 22 
 [1028] Hollander 1991, 76 [1029] Brandt 1993, 297; 

vö. 300 ir 
 [1030] mindkettő Hollandemél 1991, 84 
 [1031] Hollander 1991, 76 [1032] Hollander 1991, 92 [1033] Chrite 1988, 22 
 [1034] Grodecld 1973, 189 [1035] Grodecki 1973, 189 [1036] Grodecki 1973, 98 
 [1037] Grodecki 1973, 98 
 [1038] Hollander 1991, 124 [1039] Waurick 1992, 464 
 [1040] Hollander 1991, 124 [1041] Grodecki 1973, 196 [1042] Grodecki 1973, 198 [1043] Grodecki 1973, 198 [1044] Gaehde 1979, 69 
 [1045] Grodecki 1973, 198 [1046] Grodecki 1973, 190 [1047] Grodecki 1973, 198 [1048] Grodecki 1973, 200 k. [1049] Grodecki 1973, 202 [1050] Grodecki 1973, 206 [1051] Grodecki 1973, 206 [1052] Panofsky 1990, 349 [1053] Hollander 1991, 929 [1054] Rupprecht 1984, 76 [1055] Rupprecht 1984, 76 [1056] Hollander 1991, 141 [1057] Braunfels 1991, 121 [1058] Grodecki 1973, 92-96 [1059] Waurick 1992, 304 
 [1060] Grodecki 1973, 98; igazolvaEuw 1991 b, 202 [1061] Grodecki 1973, 111 [1062] Hollander 1991, 124 [1063] Euw 1991 a, 10 
 [1064] Westerwelle 1991, 201 [1065] Brandt 1993, 322 
 [1066] Brandt 1993, 322 
 [1067] Euw 1991 b, 191 
 [1068] Euw 1991 b, 191 
 [1069] Hollander 1991, 129 [1070] Langosch 1990, 127 [1071] Grodecki 1973, 119 [1072] Euw 1991 b, 197, 202 [1073] Euw 1991 b, 197, 202 [1074] Hollander 1991, 129 [1075] Euw 1991 b, 194 
 [1076] 860 k. Porcher  
 (1969, 320) szerint 
 [1077] Euw/Schreiner 1991 a, 116 
 [1078] Euw/Schreiner 1991 a, 118 
 [1079] Euw 1991 a, 19 
 [1080] Euw/Schreiner 1991 a, 125 
 [1081] Brandt 1993, 88 
 [1082] Euw 1991 a, 16 
 [1083] Pichard 1966, 36 
 [1084] H. Hoffman Brandt (1993, 63) alapján [1085] Brandt 1993, 157 
 [1086] Fillitz 1993, 184 k. [1087] Grodecki 1973, 127 [1088] Wdson 1984, 38; 
 Bain 1990, 94, 107 [1089] Grodecki 1973, 127 [1090] Euw 1991, 16 
 [1091] Grodecki 1973, 129 [1092] Euw/Schreiner 1991 a, 148 
 [1093] Euw 1991 a, 19 
 [1094] vö.IUig 1988, 127-130 [1095] Iliig 1991 f, 128 
 [1096] Euw/Schreiner 1991 a, 144 
 [1097] Euw/Schreiner 1991 a, 146 
 [1098] Grodecki 1973, 129 [1099] Hollander 1991, 132 [1100] Hollander 1991, 133 [1101] Braunfels 1964,11.94 [1102] Euw 1991 a, 25 
 [1103] Euw/Schreiner 1991 a, 156 
 [1104] Euw/Schreiner 1991 a, 156 
 [1105] Francis 1975, 162 
 [1106] Francis 1975, 162 
 [1107] Pichard 1966, 121 
 [1108] Sullivan 1992, 27 
 [1109] Nordenfalk 1977, 108, 112; Grodecki 1973, 126, 129 
 [1110] Brown 1980, 17 
 [1111] Worrall 1990, 75 
 [1112] Hollander 1991, 30 [1113] Worrall 1990, 73 
 [1114] Brown 1980, 92; 
 Worrall 1990, 75 
 [1115] Sullivan 1992, VIII-XIV [1116] Schümer 1993 
 [1117] Fried 1991, 48 
 [1118] Sullivan 1992, 31 
 [1119] Schreiner 1991, 13 
 [1120] Pirenne 1963, 239 
 [1121] Sullivan 1992, 33 
 [1122]Braunfels 1991, 30 [1123] Messeer 1973, 20 
 [1124] Bullough 1966, 156 [1125] Braunfels 1965, 480 [1126] Hubert 1968, 93 k.; Porcher 1968, 121 k.; Verzone 1979, 100 
 [1127] Porcher 1968, 121 k. [1128] Verzone 1979, 220 
 [1129] Schindler 1963, 75 [1130] Knaur 1976, 241 
 [1131] Brandt 1993, 383 
 [1132] Brandt 1993, 410 
 [1133] Bayac 1976, 59 
 [1134] Wies 1986, 284 
 [1135] Keller 1977, 86 
 [1136] Kalckhoff 1990, 185 [1137] Kalckhoff 1990, 245 k. [1138] Fried szerint 1991, 112 [1139] Hampe 1935, 83 
 [1140] Braunfels 1991, 77 
 [1141] Braunfels 1991, 32 
 [1142] Braunfels 1991, 68 
 [1143] Braunfels 1991, 78 
 [1144] Braunfels 1991, 115 [1145] Althoff 1996, 117 
 [1146] vö. Iliig 1991 
 [1147] Ranke 1938, 266 
 [1148] Hausherr 1977,1. 398 [1149] Notker 9 
 [1150] Kalckhoff 1990, 202 [1151] Hauck szerint Briihl 1989, 147 
 [1152] Nette 1992, 103 
 [1153] Hunke 1991, 186 
 [1154] Felenda 1992 
 [1155] Le Goff 1993, 79 
 [1156] Lejeune/Stiennon 1967, 225 
 [1157] Topper 1996 
 [1158] vö. Bischoff 1979, 19, 145, 168 
 [1159] Barthel/Breitenfellner 1953,41 
 [1160] Kammeier 1935, 1939 [1161] H. Heimpel Fuhrmann szerint, 1996, 247 
 [1162] C. Briihl a 
 Hamisítványokban 1988, III. 13. 
 [1163] Fuhrmann/Gawlik 1992 [1164] Kammeier 1935, 171 [1165] Kammeier 1935, 
 182-190 
 [1166] Fried 1996 
 [1167] Kammeier 1935, 238 k. [1168] Niemitz, 1991 c; 
 Iliig 1991 c, 82-87 
 [1169] vő. Hamisítványok 1988 [1170] Schneider 1990, 79 [1171] Stein 1987, 390, 511 [1172] Hunke 1991, 351 
 [1173] Thiefi 1992, 886 
 [1174] Schmitz 1988, II. 92 [1175] Fuhrmann 1988, 89 k.; vö. Niemitz 1991 a, 21-24 
 [1176] Dopsch 1938, 107 
 [1177] Wies 1986, 278 
 [1178] Engels 1988, 45 
 [1179] Wies 1985, 279 
 [1180] Brecher 1988, 162 
 [1181] Lohse 1967, 339 
 [1182] Eggers 1968, 884 
 [1183] Hausherr 1977,1. 258 k. [1184] Kalckhoff 1990, 173 [1185] Brockhaus „Karlsage” [1186] Wies 1986, 290 
 [1187] erről Iliig 1992 f 
 [1188] Schreiber 1965, 114 [1189] Wahl 1948, 183 
 [1190] Purlitz 1910 
 [1191] Ranke 1854-ben az Abhandlungen dér Berliner Akademie-ben Wittenbach és mások szerint 1991, 204 k. [1192] Aries 1990, 28 
 [1193] Schmale 1985, 103 [1194] Kurowski 220-229 [1195] Pertz 1963, 124, 135 [1196] Brockhaus 
 [1197] Lohse 1967, 337 [1198] Wehrli 1982, 89 
 [1199] Brühl 1990 a, 58 [1200] Gall 1955, 99 k. 
 [1201] Gall 1955, 107 
 [1202] M. G. H. Dipl. 
 Karol, I. 132 
 [1203] Gall 1955, 107 
 [1204] Braunfels 1991, 59 [1205] Kergall 1990, 10 [1206] Ariés 1990, 62 
 [1207] Cali 1963, 250 
 [1208] Ariés 1990, 58 
 [1209] Wehrli 1982, 86 k. [1210]Iliig először 1992 b, 57 [1211] M/S = Meulen/Speer 1988, 2 
 [1212]M/S 2 
 [1213] M/S 3 
 [1214] Crosby 1947 
 [1215] M/S 104 
 [1216] M/S 3 
 [1217] M/S 7 
 [1218] M/S 29 
 [1219] Formigé 1960 
 [1220] M/S 143 k. 
 [1221]Wehrli 1982, 36 
 [1222] Crosby 1942 
 [1223] M/S 144 
 [1224] M/S 149 
 [1225] M/S 36 
 [1226] M/S 183 
 1227] M/S 179 
 1228] M/S 201 
 1229] M/S 267 
 1230] M/S 202 
 1231] M/S 201-256 
 1232] Simson 1972, 193 
 1233] M/S 288 
 1234] M/S 300 
 1235] M/S 144 
 1236] M/S 36 
 1237] Angenendt 1990, 188 1238] M/S 144 
 1239] M/S 173 
 1240] M/S 201 
 1241] M/S 255 
 1242] M/S 176 
 1243] M/S 300 
 1244] M/S 149 
 1245] M/S 173 
 1246] Wehrli 1982, 87 
 1247] Briihl 1990 b, 105 
 1248] Hamann-Maclean 1957, 187 
 1249] M/S 197 
 1250] M/S 191 
 1251] M/S 254 k. 
 1252] M/S 260 
 1253] M/S 267 
 1254] Rudolph 1190,21 
 1255] M/S 175 k. 
 1256] Hamann-Maclean 1957, 187 
 1257] M/S 176 
 1258] M/S 21 
 1259] M/S 260 
 1260] Simson 1972, 143 
 1261] Kozok/Kruse 1993, 291 [1262] M/S 227 
 [1263] M/S 175 
 [1264] vő. Scháfke 1984, 18 [1265] M/S 2 
 [1266] Mann 1965 
 [1267] M/S 7, 21. lábjegyzet [1268] Parisse 1993, 137 [1269] Brandt 1993, 283 [1270] Banniard 1993, 101 [1271] Banniard 1993, 101 [1272] Wattenbach és mások 1991, 117 
 [1273] Briihl 1989, 597 
 [1274] Hausherr 1977,1. 259 [1275] Prinz 1965, 488 
 [1276] Engels 1988, 43, 46 [1277] Brandt 1993, 292 [1278] Le Goff 1993,41 
 [1279] Le Goff 1993, 48 [1280] Le Goff 1993, 17 [1281] Hollander 1991, 83 [1282] Iliig 1991 b, 40; Zeller 1991,67 k. 
 [1283] Eco 1993, 39 
 [1284] Eco 1993, 40 
 [1285] Eco 1993, 41 
 [1286] Eco 1993, 158 k. [1287] Eco 1993, 159 
 [1288] Eco 1993, 29 
 [1289] Isd. az őfeljegyzéseit Gálinál 1955, 99-107 [1290] Friedell 1960, 83 k. [1291] Briihl 1990 a, 301 [1292] Haller 1943, 15 
 [1293] Briihl 1990 a, 719, vő. Iliig 1992 f, 91 [1294] Scháfke 1984, 19 [1295] Simson 1972, 112 
 [1296] Simson 1972, Ilik. 
 [1297] Schafke 1984, 15 
 [1298] Simson 1972, 113 k. [1299] Simson 1972, 115 
 [1300] Pirenne 1986, 14 
 [1301] Simson 1972, 115 
 [1302] Fried 1991, 151 
 [1303] Simson 1972, 121 
 [1304] Simson 1972, 119 
 [1305] Brühl 1990 a, 52 k. 
 [1306] Simson 1972, 123 
 [1307] Simson 1972, 121 
 [1308] Simson 1972, 124 
 [1309] Engels 1988,40 
 [1310] Engels 1988,40 
 [1311] Rempel 1989, 26 
 [1312] vő.Hausherr 1977,1. 259 [1313] Herbers 1988,47 
 [1314] Herbers 1988, 50 
 [1315] Herbers 1988,51 
 [1316] Grimme 1988, 126 
 [1317] Hausherr 1977,1. 258 k. [1318] Herbers 1980, 50 
 [1319] Simson 1972, 125 
 [1320] Simson 1972, 126 
 [1321] Simson 1972, 127 k. [1322] Simson 1972, 129 
 [1323] Schafke 1984,20 
 [1324] Simson 1972, 130 
 [1325] M/S 6 
 [1326] Wehrli 1982, 33 
 [1327] M/S 133 
 [1328] M/S 147 
 [1329] M/S 146 
 [1330] M/S 127 
 [1331] Angenendt 1990, 286 [1332] Fried 1991, 89 
 [1333] E. Seckel Fried szerint 1991, 175 
 [1334] Fried 1991, 176 
 [1335] Simson 1972, 138 [1336] Angenendt 1990, 188 [1337] Simson 1972, 95 [1338] Engels 1988, 43 
 [1339] Simson 1972, 129 [1340] R = Rempel 1989, 18 [1341] R 98 
 [1342] Goerlitz 1934 
 [1343] R 60 
 [1344] R 59 k. 
 [1345] R 65 
 [1346] R 1989 
 [1347] R 9 
 [1348] R 89;vö. még 10, 66 [1349] R 68 
 [1350] Freytag 1866, 92 [1351] R 52 
 [1352] R 50 
 [1353] R 71 
 [1354] R 53 
 [1355] R 61 
 [1356] R 64 
 [1357] R 61 
 [1358] Peterich 1958, 250 [1359] R 72 
 [1360] Einhard 15 
 [1361] R 82 
 [1362] R 85 
 [1363] R 94 
 [1364] R 67 
 [1365] Jordan 1993, 35-39 [1366] R 60 
 [1367] Iliig 1992 f, 86 
 1368] Eco 1985, 7-33 
 1369] Borst 1967, 402 
 1370] Bullough 1966, 203 1371] Pfeil 1987, 326 
 1372] Engels 1991, 413 
 1373] Mühlbacher 58 
 1374] Machiavelli 30 
 1375] Pemoud 1979 
 1376] Wahl 1957 
 1377] legutóbb Le Goff 1994 1378] Le Goff 1993, 187 1379] Bois 1993, 15 
 1380] Bois 1993, 115 
 1381] Bois 1993, 51 
 1382] Banniard 1993, 16 1383] Banniard 1993, 16 1384] Iliig 1992 h 
 1385] Borst 1967, 402 
 1386] Herm 1995, 323 
 1387] Isidor von Sevilla (kb. 560-636); Borst 1990, 31 
 1388] Papke 1995, 112 
 1389] Borst 1998, 42 
 1390] Hans Maier 54 
 1391] Hans Maier 67 
 1392] Dionysius után 
 Hans Maier 72 k. 
 1393] Papke 1995, 113 k. 
 1394] Pedersen 27 
 1395] Johannes 2, 13, 23; 6, 4; 11, 55; 13, 1; 18,28; 19, 14, 31; Papke 1995, 70 
 1396] Papke 1995, 92 k. 
 1397] Borst 1998, 713 
 1398] Locquin 1998, 249 
 1399] Papke 1995, 93 
 [1400] Ferrari d’Occhieppo 21977 
 [1401] Papke 1995 
 [1402] Herrmann 1998, 15-2] [1403] Papke 1995, 184 
 [1404] Papke 1995,41^15 [1405] Herimann 1998, 42 [1406] Papke 1995, 81 k. [1407] Mucke, Katalog 1992 [1408] Earth Rotation 30 k. [1409] Papke 1995, 102, 123 [1410] Herrmann 1998, 52 k. [1411] Herrmann 1998, 72 [1412] Wilckens 217 
 [1413] Anonymus után Hans Maier 87 k. 
 [1414] Borst 1998, 86 
 [1415] Ekrutt 51 
 [1416] Heinsohn/Illig 1997, 20-33 
 [1417] Musil 1913, 230 
 [1418] Earth Rotation 31 [1419] Velikovsky 1950/1951 [1420] Seleschnikow 57 [1421] vö. Bickerman 47 [1422] North 80 
 [1423] Buchner 10 
 [1424] Buchner 13 
 [1425] Buchner 76 
 [1426] McMann 25 k. 
 [1427] Iliig 1988 
 [1428] Heinsohn/Illig 1997 [1429] Borst 1995, 203 k. [1430] Bleicken 1998, 516 [1431] vö. Iliig 1991 h, 43 [1432] Buchner 36 
 [1433] Borst 1995 
 [1434] Newton 1972, 26 k. [1435] Borst 1995, 203; 1998, 344 
 [1436] Harvey 20; Pedersen 42 [1437] Borst 1995, 205 
 [1438] Borst 1995,216 
 [1439] Borst 1998, 339 
 [1440] Zemanek 29 
 [1441] Borst 1998, 767 
 [1442] Borst 1998, 764 
 [1443] Ekrutt 63 
 [1444] Chauve-Bertrand 87, 89 [1445] Pedersen 40-46 
 [1446] Newton 1977; 
 Fomenko 1993 
 [1447] vö.Coyne 1983 
 [1448] Pedersen 42 k. 
 [1449] Pedersen 44 
 [1450] Hans Maier 24 
 [1451] Borst 1998, 86, 641, 647 [1452] vö.Borst 1990, 75 
 [1453] Gregorovius 103, 113, 136 
 [1454] Gregorovius 158 
 [1455] Gregorovius 160 
 [1456] Gregorovius 231 
 [1457] vö.Iliig 1994 a 
 [1458] Gregorovius 241 
 [1459] Gregorovius 291 
 [1460] Gregorovius 291 
 [1461] Gregorovius 498 
 [1462] Gregorovius 486 
 [1463] Gregorovius 697 
 [1464] vö.Iliig 1994 a; 
 Clark 1987 
 [1465] Mango 1975, 364 
 [1466] Mango 1986, 93 
 [1467] Mango 1986, 113 
 [1468] Mango 1986, 113 
 [1469] Mango 1986, 114 
 [1470] Hotz 127 
 [1471] Mango 1986, 117 
 [1472] Hotz 25, 119 
 [1473] Mango 1975, 366 
 [1474] Mango 1986, 121 
 [1475] Niemitz 1994 
 [1476] Stone 1955 
 [1477] Horn 1999 
 [1478] Iliig 1998 c, 139 
 [1479] MüllerUllrich 1996 [1480] Iliig 1992 g, die 297; IUig 1994 a, 93, 20 
 [1481] IUig 1998 c, 19 
 [1482] Binding 1996 (pi. 
 Aachen, Bodman, Broich Mülheim mellett,  
 Frankfurt, Ingelheim, Paderbom és Zürich) [1483] Van der Meulen, EuS 495; vö.Iliig 1997 h [1484] Schieffer 615; vö.Iliig 1997 f 
 [1485] Borst 1995; 1998 
 [1486] vö.Iliig 1997 d; Illich 1991 
 [1487] vö.IUig 1997 e 
 [1488] Borst 1998, 300 
 [1489] vö.Iliig 1998 c, 270 [1490] vö.IUig 1998 a, 125 [1491] Heinsohn/Illig 1997, 144 [1492] Hermanns-Au ardóttir 1989 
 [1493] vö.Angenendt 147 [1494] Campbell 39 
 [1495 Niemitz 1992 
 [1496 Niemitz 1992, 63 [1497 Niemitz 1992, 64 [1498 Niemitz 1992, 64 [1499 Hodges/Hobley 1988 [1500 Peiser 1994, 8 
 [1501 Baillie 1994 
 [1502 Herzfeld I, 66 
 [1503 Langosch 94 
 [1504 Heyen 1988 
 [1505 Bodsch 112 
 [1506 Koestler 71 
 [1507 Koestler 36 k, 
 [1508 Koestler 253 
 [1509 Koestler 98 
 [1510 Koestler 131 
 [1511 Koestler 147 
 [1512 Koestler 241 k. 
 [1513 Collins 1998 
 [1514 Collins 73 
 [1515 Collins 73 
 [1516 Collins 119 
 [1517 Collins 120 
 [1518 Collins 129 
 [1519 Collins 143 
 [1520 Collins 145 
 [1521 Collins 172 
 [1522 Collins 194 
 [1523 Collins 202 
 [1524 Collins 217 
 [1525 Collins 304 
 [1526 Encarta Enzyklopadie 1998 
 [1527 vő. Iliig 1995 a 
 [1528 Hansel/Karge 15 k. [1529 Hansel/Karge 22 [1530 Iliig 1998 c, 249 k. [1531] Kubach 9 
 [1532] Hansel/Karge 20 
 [1533] Hansel/Karge 48 
 [1534] Adam 36 
 [1535] Adam 32 
 [1536] Schaffran 1941, 20 
 [1537] Adam 32 
 [1538] Litschauer 551 
 [1539] Adam 32 
 [1540] Heinsohn 1998 
 [1541] Heinsohn 1996 
 [1542] Bulst/Pfeiffer 3 3 
 [1543] Mnazakanjan 61k. 
 [1544] Mnazakanjan 72 
 [1545] Brockhaus Enzyklopadie 1966 
 [1546] vö. Iliig 1992 b 
 [1547] Iliig 1992 b, 9 
 [1548] Rade 1998 
 [1549] Iliig 1991 h 
 [1550] Gemet 318 
 [1551] Gemet 564 
 [1552] Topper 1998 
 [1553] Kuhn 173 k. 
 [1554] Iliig 1996 c 
 [1555] Beda 33 
 [1556] Hans Maier 79; Iliig 1993 c 
 [1557] Iliig 1994 a 
 [1558] Le Goff 1990, 120; 
 Illig-Niemitz 1991, 40 [1559] Le Goff 72, 84, 110,287 [1560] Le Goff 14 
 [1561] Le Goff 117 
 [1562] Clark 650 
 [1563] Carozzi 68 
 [1564] Borst 1995, 102 
 [1565] Borst 1995, 105 
 [1566] Borst 1998, 726 k. 
 [1567] Beda 299 
 [1568] Borst 1998,439 k. 
 [1569] Borst 1995, 217 
 [1570] Pedersen 58; vö. Iliig 1998 c, 89 
 [1571] Borst 1990,41 k. 
 [1572] Borst 1990,41 k. 
 [1573] Borst 1991 a, 58 
 [1574] Ginzel III. 288 k. 
 [1575] Bickerman 73 
 [1576] Ginzel III. 292 
 [1577] Mazal 191 
 [1578] Heinsohn 1991 
 [1579] Roth/Levine 5 
 [1580] Pearl 1996, „Calendar” [1581] Borst 1990, 112 
 [1582] vö.Iliig 1998 a, 133-140; 1991 g 
 [1583] vö.Iliig 1998 a 
 [1584] Carozzi 46 
 [1585] Hippolyt szerintCarozzi 48 k. 
 [1586] Carozzi 49 
 [1587] Carozzi 51 
 [1588] Borst 1998, 731 
 [1589] Borst 1995, 70 k.; 1998, 731, 741 
 [1590] Borst 1998, 727, 741 [1591] Borst 1998, 162 
 [1592] Benno Krusch szerint Borst 1990, 33 
 [1593] Borst 1998, 460, 734 [1594] Topper 1994 b 
 [1595] Müller 1992 
 [1596] Lüling 1981, 150,411 [1597] Iliig 1992 f 
 [1598] Schoeps 138, 167, 188, 196, 329 
 [1599] Schoeps 141, 329 
 [1600] Lüling 364 k. 
 [1601] Lüling 132-150 
 [1602] Schoeps 342 
 [1603] vö.Iliig 1997 h, 663 
 [1604] vö.Simmering 
 [1605] Mucke/Meeus 1992 [1606] Schlosser in EuS 1997, 506 k. 
 [1607] Newton 1977 
 [1608] Newton 1977, 237 k., 254 k. 
 [1609] Newton 1977, 129 
 [1610] Newton 1977, 115 
 [1611] Newton 1977, 87 k. 
 [1612] Newton 1977, 317 k., 325 k. 
 [1613] Newton 1977, 378 
 [1614] Newton 1977, 318 
 [1615] Borst 1995, 81 
 [1616] Fomenko 1993 
 [1617] Herrmann 1999 
 [1618] Hermann 1999, 33 
 [1619] Hermann 1999, 25 
 [1620] Peiser 1990 
 [1621] Pauly (Thales, VonMilet) [1622] Demandt 1970; Peiser 1990, 91 
 [1623] Herrmann 1998, 23 [1624] Borst 1998, 398 
 [1625] Heinsohn 1988, 144 [1626] Papke 1995, 25 
 [1627] vö.Iliig 1998 c, 18-28, 132-138 
 [1628] Blöss/Niemitz 1997 [1629] Niemitz 1995 
 [1630] Niemitz 1995, 306 
 [1631] Lambert/Lavier szerint Niemitz 1995, 310 
 [1632] vö.Iliig 1997 d, 264-272 [1633] Blöss/Niemitz 170-175 [1634] Iliig 1994 a 
 [1635] Ostrogorsky 66 
 [1636] Ostrogorsky 70 
 [1637] Ostrogorsky 73, 80 [1638] Collins 180 k. 
 [1639] vö.Cohen 116 k. 
 [1640] Schreiner 9 
 [1641] Schreiner 11 
 [1642] Schreiner 11 
 [1643] Beck 48 
 [1644] Ostrogorsky 81 
 [1645] vö.Iliig 1992 e 
 [1646] Schreiner 13 
 [1647] Schreiner 13 
 [1648] Schreiner 14 
 [1649] Schreiner 13, 16 k. 
 [1650] Schreiner 16 
 [1651] Borst 1995, 82 
 [1652] IUig 1994 a 
 [1653] Bodsch 123 
 [1654] Sir Galahad 120 
 [1655] Bulst/Pfeiffer 21 k. [1656] Bulst/Pfeiffer 100 
 [1657] Wilson 208 k. 
 [1658] Bulst/Pfeiffer 145 
 [1659] Bulst/Pfeiffer 73 
 [1660] Borst 1995, 152 
 [1661] Borst 1998, 716 
 [1662] Borst 1998, 742 
 [1663] Heinsohn 1993; 1996,58 k [1664] Bickerman 74 
 [1665] Heinsohn, EuS 1997, 490 k. 
 [1666] IUig, EuS 1997, 517 
 [1667] Deifimann 20 k 
 [1668] Deifimann 31; Bickerman 67 
 [1669] Brockhaus Enzyklopadie: Ara 
 [1670] Bergmann 485 
 [1671] Bickerman 109 
 [1672] Deifimann 31 
 [1673] Bickerman 71 
 [1674] Ekrutt 82 
 [1675] Bickerman 72 
 [1676] Gabowitsch 1997 
 [1677] Fomenko 1994 
 [1678] Gabowitsch 1997 
 [1679] Morosow 104-107 
 [1680] Mucke 1992 
 [1681] Wilckens 876 
 [1682] Morosow XVII. 
 [1683] Morosow XVII. 
 [1684] Schütz/Míiller 47-48. ábra 
 [1685] Herzfeld III. 251 
 [1686] vö. IUig 1998 c, 80, 346 [1687] vö. Konstantinou 7; Euw/Schreiner 385-396 [1688] Althoff 1996, 73 
 [1689] Fried 1994 a 
 [1690] Althoff 1995 
 [1691] Fried 1995 
 [1692] Fried 1996 a; Fried 
 1996 b 
 [1693] Althoff 1996 
 [1694] Althoff 1996, 181 
 [1695] Althoff 1997 
 [1696] Iliig, EuS, 516 k. 
 [1697] Fried 1996 c 
 [1698] Fried 1996 c, 58 k. 
 [1699] vö.Iliig 1991 e 
 [1700] Seppelt/Löffler 127 [1701] Wedekind 1814, 295 [1702] Seppelt/Löffler 80 
 [1703] Iliig 1991 e, 89 
 [1704] Iliig 1998 c, 146 k. 
 [1705] Schramm 123 
 [1706] Carozzi 83 
 [1707] Schramm 1975, 101 [1708] Schramm 83, 90 
 [1709] Schramm 117 
 [1710] Althoff 1996, 116 k. 
 [1711] Schramm 117,42, 17; Iliig 1991 e, 89 • 
 [1712] Schramm 1975, 141; Althoff 1996, 136 
 [1713] Schramm 140 
 [1714] Beumann 1967, 10 k. [1715] Althoff 1996, 151 
 [1716] Schramm 158 
 [1717] Schramm 97 
 [1718] Schramm 101 k. 
 [1719] Iliig 1998 d, 72 
 [1720] Zimmermann 289 
 [1721] Dhondt 214 
 [1722] Schramm 138 
 [1723] Schramm 119 
 [1724] Franz G. Maier 221 
 [1725] Dhondt 213 
 [1726] Schramm 107 
 [1727] Althoff 1996 
 [1728] Althoff 1996, 19 
 [1729] Geheime Offenbarung 18 [1730] Geheime Offenbarung 20, 1-12 
 [1731] Exodus 10, 11 
 [1732] Psalm 89, 4 
 [1733] Besson 169 
 [1734] Klauser: Chiliasmus [1735] Wilckens 923 
 [1736] Cohn 72 k. 
 [1737] Ortega y Gasset 5 
 [1738] Dhondt 1990, 263 
 [1739] Carozzi 62 
 [1740] Pedersen 24 k.; Erdoes 1998,1. 
 [1741] Borst 1998, 735 
 [1742] Cardini 1995, 18 
 [1743] Grotefend 1991, 13 
 [1744] Jantzen 79 
 [1745] Althoff 
 [1746] Beumann 1967, 26 
 [1747] Offenbarung 20, 4; 17, 10 [1748] Zimmermann 1971, 114 [1749] Aubert 22 
 [1750] Adam 80 
 [1751] Spengler 237 k. 
 [1752] Sedlmayr 1950;  
 Offenbarung 21 
 [1753] Offenbarung 21, 12 [1754] Leisinger 1956 
 [1755] vö. Iliig 1998 c, 283-286 [1756] Bresslau 1958; Kammeier 1935 
 [1757] Klauser [Chronologie] [1758] Ginzel III. 292 
 [1759] Quirin67 
 [1760] Zimmermann 160 
 [1761] Beumann 1987, 141 [1762] Carozzi 62 
 1763] Borst 1991 a, 17 
 1764] Borst 1991 a, 64 
 1765] Borst 1991 a, 65 
 1766] Borst 1991 a, 211 
 1767] Carozzi 1996, 83 
 1768] Borst 1991 a, 66 
 1769] Borst 1991 a, 206 
 1770] Borst 1991 a, 59 
 1771] Borst 1991 a, 60, 207 1772] Flachenecker, EuS, 487 1773] Weinfurter után Iliig 1997 a, 127 
 1774] Iliig 1998 c, 178 
 1775] Althoff 1996, 19 
 1776] Iliig 1998 c, 290-296 1777] Althoff 1997, 484 
 1778] R. Schieffer után MüllerUllrich 1996 
 1779] Brühl 1975, 15 
 1780] Brühl 1975, 185 
 1781] Brühl 1975, 178 
 1782] vö. Iliig 1997 c 
 1783] vö. Iliig 1997 c, 253 k. 1784] Newton 1972, 125 
 1785] vö. Blöss 1995 
 1786] Newton 401 
 1787] Newton 381 
 1788] Newton 126 
 1789] Quirin 5 5 
 1790] Althoff 1997, 484 
 1791] vö. Iliig 1998 c, 137 k. 1792] Althoff 1996 
 1793] Borst 1998, 15 
 1794] Kölzer EuS, 491 
 1795] Boecker; Schulz 
 1796] Brühl 1970 
 1797] Iliig 1993 a 
 [1798] Brühl 1970, 12 
 [1799] Brühl 1970, 13 
 [1800] Brühl 1970, 184 
 [1801] Brühl 1970, 174 
 [1802] Brühl 1970, 206, 238, 19 32, 26 k., 206 
 [1803] Brühl 1970, 238, 50 [1804] Brühl 1970, 54 k. 
 [1805] Brühl 1970, 64, 69 k., 76 [1806] Brühl 1970, 146-149 [1807] Brühl 1970, 238, 196, 201 k. 
 [1808] Brühl 1970, 238, 173, 183 
 [1809] Brühl 1970, 106 
 [1810] Brühl 1970, 192 k. [1811] Flachenecker, EuS, 488 [1812] Fried 1996 b 
 [1813] Fried 1996 c 
 [1814] Fried 1996 c, 51 
 [1815] Fried 1996 b, 312 
 [1816] Fried 1996 b, 312 k.; vö. Iliig 1994 a 
 [1817] Faufiner 1997, 56 k. [1818] Fried 1996 b, 312 
 [1819] Geary 1996, 94 k. 
 [1820] Fried 1996 c, 54 
 [1821] Fried 1996 c, 58 k. [1822] Fried 1996 a 
 [1823] Iliig 1996 h; vö. Iliig 1996 e, 332 k. 
 [1824] vö. Fuhrmann 244 [1825] Iliig 1998 c, 41^4 
 [1826] vö. Iliig 1998 c, 43 [1827] Iliig 1998 c, 298 
 [1828] vö. Iliig 1998 c, 370-380 [1829] Iliig 1998 c, 259 k. [1830] Iliig 1998 c, 345 k. 
 [1831] Illich 1991; vö.Iliig 1997 e [1832] Weinfurter utánIliig 1997 a, 128 
 [1833] Anwander 1998 
 [1834] vö.Iliig 1998 c, 296 k., 116 k., 95 k. 
 [1835] Borst 1995; 1998 
 [1836] Dübell 1998 
 [1837] Odilo Engels  
 (Schneidmüller/  
 Winfurter 325) 
 [1838] Kluge 1997 
 [1839] Huemer 1998 
 [1840] Simmering 1997 
 [1841] EuS 492 
 [1842] EuS 495 
 [1843] Jantzen 1963, 58 k. 
 [1844] EuS 495 
 [1845] Schieffer 1997, 615 
 [1846] EuS 495 
 [1847] EuS 386 
 [1848] EuS 494 
 [1849] EuS 489 
 [1850] EuS 489 
 [1851] Jantzen 163 
 [1852] EuS 492 
 [1853] Iliig 1996 e; 1996 g; 
 1997 d; 1997 g; 1997 h; 1998 a; 1998 b 
 [1854] az egész Bajorországhoz Illig/Anwander 2002 [1855] TüringiábanWeissgerber, előkészítés alatt: a késő ókori hagfományozásaSiepe 1998; az európai építészetIliig 1997 c [1856] Zeller 1996 a 
 [1857] Zeller 1996 a 
 [1858] Heinsohn 1998 
 [1859] Heinsohn 1996 
 [1860] Rade 1997 
 [1861] Rade 1998 
 [1862] Weissgerber 2002 [1863] Iliig 1996 e 
 [1864] Iliig 1997 h; Marx 1996 [1865] Niemitz 1995;  
 Blöss/Niemitz 1997 
 [1866] Gabowitsch 1996, 1997 [1867] Iliig 1997 c; 1997 c [1868]  ehhez mégBrandt 1997; Iliig 1996 f; 1997 c; Müller 1997 
 [1869] EuS 488 
 [1870] Kasties 1996 
 [1871] Schulz 1998 
 [1872] EuS 1997,491 
 [1873] Schulz 1998 
 [1874] Finley 126 k. 
 [1875] Finley 33 
 [1876] Fried 1996 b, 311-316 [1877] Fried 1996 c, 58 k.


FELHASZNÁLT IRODALOM


Abel, Sigurd (1883/88): Jahrbücher des Fránlrischen Reichs unter Karl dem Grófién. Band I, II; Leipzig (Franldsche Reichsannalen = Annales Laurissenses Majores = Einhards Jahrbücher) Adam, ERNST (1968): Epochen der Architektur. Vbrromanik und Romanik; Frankfurt/Main
 Althoff, Gerd (1995): »Von Fakten zu Motiven. Johannes Frieds Beschreibung der Urspriinge Deutschlands«; in: Historiscbe Zeitscbrift 260 (1) 107
 — (1996): Otto III.; Darmstadt
 — (1997): »Kann man eine Hochkultur erfinden?«; in: EuS 483 
 ANGENENDT, Arnold (1990): Das Friihmittelalter. Die abendlandische Christenheit von 400 bis 900; Stuttgart
 Annalen Sigurd Abel und Einhards Jahrbücher
 Anwander, GeRHARD (1998): »Oberbayem als virtueller Urkundenraum oder Karl der Spurenlose im fnihmittelalterlichen Oberbayem«; in:  Zeitensprünge X (1) 83
 ARENS, FRITZ (1977): »Die Staufischen Königspfalzen«; in: Haussherr III 129 
 Ariés, Philippe (1990): Geschichte im Mittelalter; Frankfurt/Main
 Atlas DER Baukunst. Band 2: Romanik bis Gegenwart (1974); München
 Aubert, Marcel (19732): Romanische Kathedralen und Klöster in Frankreich; Wiesbaden Bachrach, B. S. (1970): »Charles Martel, Mounted Shock combat, the Stirrup, and Feudalism«; in: Studies in Medieval and Renaissance History VII 47 
 BAILLIE, MiKE G. L. (1994): »Dendrochronology raises questions about the nature of the AD 536 dust-veil event«; in: The Holocene IV (2) 212 
 BAIN, George (199014): Celtic Art. The Methods of Construction; London
 BALDAUF, ROBERT (1903): DerMönch von St. Gallen; Leipzig
 BANDMANN, GÜNTHER (1967): »Die Vorbilder der Aachener Pfalzkapelle«; in Braunfels III 439
 Banniard, MICHEL (1993): Európa. Von der Spatantike bis zum friihen Mittelalter. Die Entstehung der europaischen Kulturen vom 5. bis zum 8. Jahrhundert; München
 Barrucand, MARIANNE (1992): Mauresche Architektur in Andalusien; Köln
 BARTHEL, L. F./BREITENFELLER, F. X. (1953): Bayerische Literaturgeschichte; München
 Bauer, Albert/Rau, Reinhold (1971): Quellen zur Geschichte der sáchsischen Kaiserzeit. Widukinds Sachsengeschichte. Adalberts Fortsetzung der Chronik Reginos. Liudprands Werke; Darmstadt

BAUMGART, Fritz (1961): Das Kunstgeschichtsbuch. Von der Antiké bis zur Gegenwart; Frankfurt/Main
 Bayac, Jacques Delperrié de (1976): Karl der Grófié. Leben und Zeit; Wien—Berlin
 Beck, Hans-Georg (1982): Byzantinisches Lesebuch; München
 Beda der Ehrwürdige (19972): Kirchengeschichte des englischen Volkes. Herausgegeben von Giinter Spitzbart; Darmstadt
 Besson, WALDEMAR (1961): Das Fischer Lexikon Geschichte; Frankfurt/M.
 BETZ, Werner (1965): »Karl der Grófié und die Lingua Theodisca«; in: Braunfels II 300
 Beumann, Helmut (1967): »Grab und Thron Karls des Grófién zu Aachen«; in: Braunfels IV 9
 — (1987): Die Ottonen; Stuttgart
 Beutler, CHRISTIAN (1964): Bildwerke zwischen Antiké und Mittelalter; Düsseldorf
 — (1991): Dér alteste Kruzifixus. Dér entschlafene Christus; Frankfurt/Main
 — (1996): »Das Schatzhaus der Weisheit. Die karolingische >Königshalle< von Lorsch war eine Bibliothek«; in: Frankfurter AUgemeine Zeitung 29. 6. 1996
 BlCKERMAN, E. J. (19802): Chronology of the Ancient World; Jjmdon
 BINDING, GOnther (1991): »Ottonische Baukunst in Koln«; in: Euw/Scbreiner 1991 b I 281
 — (1996): Deutsche Königspfalzen. Von Karl dem grófién bis Friedrich II. (765-1240); Darmstadt
 BisCHOFF, BERNHARD (1979): Palaographie des römischen Altertums und des abendlandischen Mittelalters; Berlin
 Björkman, Walther (1965): »Karl imd der Islam«; in: Braunfels I 673 
 BlaSER, Werner (1983): Zeichnungen grofier Bauten; Basel
 BLEICKEN, JOCHEN (1998): Augustus. Eine Biographie; Berlin
 BlÖSS, CHRISTIAN (1995): »Sonnenfinstemisbeobachtungen in Mitteleuropa von 600 bis 900«; in: ZeitensprUnge VII/V (3) 315 
 Bloss, Christian/Niemitz, Hans-Ulrich (1996): »Der Selbstbetrug von C14-Methode und Dendrochronologie«; in: Z^itensprünge VIII (3) 390
 — (1997): Cl 4-Crash. Das Ende der Illusion, mit Radiokarbonmethode und Dendrochronologie datieren zu können; Griifelfing
 Bodsch, Ingrid (1991): »Kölner Kirchenpatrone und Heilige bis zur Jahrtausendwende«, in: Euw/Scbreiner 1991 b I 111 
 Boecker, Alexander (1998): »Theo Kölzer untersucht Urkunden der alten Konige. Bonner überfiihrt Falscher aus dem Mittelalter«; in: Bonn Express 14. 7. 1998
 Bois, Guy (1993): Umbruch im Jahr 1000. Loumand bei Cluny - ein Dorf in Frankreich zwischen Spatantike und Feudalherrschaft; Stuttgart
 Bóna, István (1991): Das Hunnenreich; Stuttgart
 BoRGER, H. (1984): »Zu den Ausgrabungen unter den Kölner Kirchen«; in:


H. Kier/U. Krings: Köln. Die Romanischen Kirchen. Von den Anfangen bis zum
 Zweiten Weltkrieg; Köln Borst, Arno (1967): »Das Karlsbild in der Geschichtswissenschaft vöm 
 Humanismus bis heute«; in: Braunfels IV 364
 — (1990): Computus. Zeit und Zahl in der Geschichte Europas; Berlin
 — (1991): »Es ist spat geworden. Kari der Grófié und die Zeit«; in: Frankfurter
 Allgemeine Zeitung 24. 12. 1991
 — (1991 a): Die Katharer, Freiburg (19531)
 — (19950: Das Buch der Naturgeschichte. Plinius und seine Leser im Zeitalter 
 des Pergamentes; Heidelberg
 — (1998): Die karolingische Kalenderreform; Hannover
 Bosl, Karl (19782): Európa im Mittelalter. Wfeltgeschichte eines Jahitausends; Bayreuth
 BOYER, RÉGIS (1994): Die Wikinger; Stuttgart
 BÖHNER, Kurt (1959): »Die Frage der Kontinuitát zwischen Altertum und 
 Mittelalter im Spiegel der fránldschen Funde des Rheinlandes«; in: Jahrbuch
 des Römisch-Germanischen Zentralmuseums Mainz; Mainz
 Brandenburg, Erich (1935): Die Nachkommen Karls des Grófién, I-XIV 
 Generation; Leipzig
 BRANDT, DaNIELA-Maria (1997): »Die >verschwundenen< Heiligen«; in: 

Zeitensprünge IX (3) 360 
 BRANDT, MICHAEL (1993): Bemward von Hildesheim und das Zeitalter der Ottonen. Katalog der Ausstellung Hildesheim 1993, 2 kötet; Braunfels, Wolfgang (1964): Weltkunstgeschichte, 2 kötet, Berlin-Darmstadt
 — (1991): Kari der Grófié; Reinbek
 — (1965): Kari der Grófié - W%rk und Wirkung. Ausstellung unter den 
 Auspizien des Europarates in Aachen; Aachen
 Braunfels, Wolfgang (1965-1968): Kari der grófié. Lebenswerk und 
 Nachleben; 5 kötet; Düsseldorf
 1: »Persönlichkeit und Geschichte« (1965)
 2: »Das geistige Leben« (1965)
 3: »Karolingische Kunst« (1967)
 4: »Das Nachleben« (1967)
 5: »Registerband« (1968)
 Brecher, August (1988): »Die kirchliche Verehrung Karls des Grofien«; in: 

Müllejans 151
 Bresslau, Harry (1958*): Handbuch der Urkundenlehre fiir Deutschland und 
 Italien, 2 kötet; Berlin
 BroCKHAUS EnZYKLOPÁDIE in zwanzig Bánden (1966-1974); Wiesbaden
 BROWN, Peter (1980): Das Evangeliar von Kells. Book of Kells; Freiburg
 Brown, R. Allen (1991): Die Normannen; München
 Bruno VON Magdeburg (1986): Das Buch vöm Sáchsischen Krieg; Essen
 BrÜHL, CarlrichaRD (1962): »Fránkischer Krönungsbrauch und das Problem der >Festkrönungen<«; in: Historische Zeitschrift
 — (1968): Fodrum, Gistum, Servitíum Regis. Studien zu den wirtschaftlichen Grundlagen des Königwms im Frankenreich und in den franldschen Nachfolgestaaten Deutschland, Frankreich und Italien vöm 6. bis zűr Mitte des 14. Jahrhunderts. I. Text; Kitin
 — (1970): Studien zu den langobardischen Königsurkunden; Tubingen
 — (197S): Palatium und Civitas. 1. kötet: Gallien; Köln
 — (1989): Aus Mittelalter und Diplomatik. Gesammelte Aufeatze, 2 kötet; Hildesheim
 — (1990 a): Deutschland - Frankreich. Die Geburt zweier Völker; München
 — (1990 b): Palatium und Civitas. Studien zűr Profantopographie spátantiker Civitates vöm 3. bis zum 13. Jahrhundert. 2 kötet: Belgica I, beide Germanien und Raetia II; Köln
 BUCHKREMER, Joseph (1940): Dóm zu Aachen. Beitrage zűr Baugeschichte; Aachen
 Buchner, Edmund (1982): Die Sonnenuhr des Augustus; Mainz
 Bulst, Werner/Pfeiffer, Heinrich (1991): Das echte Christusbild; Frankfurt/Main
 BULLOUGH, Donald A. (1966): Karl der GroBe und seine Zeit; Wiesbaden
 — (1970): »Europae Pater. Charlemagne and His Achievement in the Light of Recent Scholarship-*; in: The English Historical Review 85, 59
 Burckhardt, Jacob (1982): Über das Studium der Geschichte; München
 — (1935): Die Zeit Constantins des Grófién; Wien
 BUSHART, Bruno (1973): Suevia sacra. Friihe Kunst in Schwaben. Ausstellung im Rathaus Augsburg; Augsburg
 BuBMANN, Klaus (1977): Burgund. Kunst • Geschichte • Landschaft; Köln
 BÜHLER, Johannes (1929): Bauem, Bürger und Hansa; Leipzig
 — (1931): die Kultur des Mittelalters; Leipzig
 BŰnz, Enno (1993): »Bischof und Grundherrschaft in Sachsen. Zu den wirtschaftlichen Grundlagen bischöflicher Herrschaft in ottonischer Zeit«; in: Brandt I 231
 BÜSSEM, Eberhard/Neher, Michael (198 37): Arbeitsbuch Geschichte. Mittelalter (3. bis 16. Jahrhundert); München
 Carrére, Emmanuel (1993): Kleopatras Nase. Kleine Geschichte der Uchronie; Berlin
 Chauve-Bertrand, Abbé (1936): La Question de Paques et du Calendrier, Paris
 CHRISTIE, Yves (1988): Handbuch der Formen-und Stilkunde. Mittelalter; Wiesbaden
 CLARK, Francis (1987): The Pseudo-gregorian Dialogues; 2 kötet; in: Reihe Studies in the History of Christian Though; Leiden
 Classen, Peter (1965): »Karl der Grofie, das Papsttum und Byzanz«; in: Braunfels I 537
 CLOT, André (19912): Harun al-Raschid. Kalif von Bagdad; München
 COHEN, Claude (1991): Der Islam I (Reihe Fischer Weltgeschichte); 

Frankfurt/Main
 Cohn, Norman (1988): Das neue irdische Paradies. RevolutionarerMillenarismus und mystischer Anachronismus im mittelalterlichen Európa; Reinbek
 — (1997): Die Ervartung der endzeit. Vom Ursprung der Apokalypse; Frankfurt/Main
 Collins, Roger (1998): Spain. An Oxford Archaeological Guide; Oxford
 Coyne, G. V. S. J./Hoskin, M. A./Pedersen, O. (1983): Gregorian Reform of the Calendar. Proceedings of the Vatican Conference to Commemorate Its 400th Anniversary 1582-1982; Citta del Vaticano
 Cramer, Johannes/Werner, Jacobsen/Winterfeld, Dethard von (1993): »Die Michaelisldrche«; in: Brandt I 369
 — (1938): Beitrage zűr Sozial-und Wirtschaftsgeschichte. Gesammelte 
 Aufsatze/Zweite Reihe; Wien
 Dopsch, Heinz/Geisler, Hans (1988): Archaologische und schriftliche 
 Zeugnisse zu den Anfangen des Baiemvolkes; in: Die Bajuwaren, ausdem Haus der Bayerischen Geschichte\ München DRESCHER, Hans (1993): »Zur Technik bernwardinischer Silber-und 
 Bronzegüsse«; in: Brandt 1337 
 Drews, Arthur (1909/11): Die Christusmythe. 2 kötet; Berlin
 Drixelius, Wilhelm (1962): Formen der Kunst. Eine Einfiihrung in die 
 Stilkunde. Teil II: Die Kunst im Mittelalter; München
 DTV (1964): dtv-Atlas zűr Weltgeschichte; München
 Dubnow, Simon (1921): Die jiidische Geschichte. Ein geschichtsphilosophisch- 
 er Entwurf; Frankfurt am Main
 Duby, Georges (1996): Unseren Ángsten auf der Spur. Vom Mittelalter zum 
 Jahr 2000; Köln
 DÜBELL, Richard (1998): Der Jahrtausendkaiser. Roman von der verlorenen
 Zeit; München
 Dümmler, Werner (1976): Aachen; Frankfurt/Main
 Earth Rotation (1998): Bundesamt fiir Kartographie und Geodásie; 
 gelebt. Aachener Historiker: Ein neuer Dániken?«; in:  Aachener Volkszeitung
 31.8.1993
 Engels, Odilo (1988): »Des Reiches heiliger Grander. Die Kanonisation Karls 
 des Grófién und ihre Beweggründe«; in: Müllejans S. 37 
 Engels, Peter (1991): »Der Reisebericht des Ibrahim ibn Ya’qub (961/966)«; in 

Euw/Schreiner 1991 b I 413 
 Ennen, Edith (19752): Die europáische Stadt des Mittelalters; Göttingen
 — (1977): Gesammelte Abhandlungen zum europaischen Stadtewesen und zűr 
 rheinischen Geschichte. 1. kötet; Bmn
 — (1981): »Aachen im Mittelalter. Sitz des Reiches • Ziel der Wallfahrt ■ Werk der Bürger«; in: Zeitschrift des Aachener Gescbichtsvereins — (1981 b): Frühgeschichte der europaischen Stadt; Bonn
 Erdoes, Richard (1988): A. D. 1000. Living on the Brink of Apocalypse, San Francisco
 Erichsen, Johannes (1989): Kilián. Mönch aus Irland - aller Frankén Patron. 
 689 - 1989. Katalog der Sonder-Ausstellung zur 1300-Jahr-Feier des 
 Kiliansmartyriums 1. 7. 1989 - 1. 10. 1989 Festung Marienberg Würzburg; 

Würzburg
 EuS (1997) = »ANFRAGE: Heribert Iliig: Enthált das friihe Mittelalter erfiin- 
 dene Zeit?; STELLUNGNAHME: Gerd Althoff, Werner Bergmann, 
 Michael Borgolte, Helmut Flachenecker, Gunnar Heinsojm, Theo Kölzer, 
 Dietrich Lohrmann, Jan van der Meulen, Wblfhard Schlosser; REPLIK: 
 Heribert Illig«; in: Ethik und Sozialwissenschaften. Streitforum fiir
 EruiagungskulturWW (4) 481-520; Opladen
 Euw, Anton VON (1991 a): »Einleitung«; in: Euw/Schreiner 1991 a S. 10
 — (1991 b): »Der Darmstadter Gero-Codex und die kiinstlerisch verwandten 
 Reichenauer Prachthandschriften«; in: Euw/Schreiner 1991 bl 191
 Euw, Anton von/Schreiner, Peter (1991 a): Vor dem Jahr 1000. 
 Abendlándische Buchkunst zur Zeit der Kaiserin Theophanu. Eine 
 Ausstellung des Schnütgen-Museums zum Gedenken and den 1000. 
 Todestag der Kaiserin Theophanu am 15. Juni 991 und ihr Begrabnis in St. 
 Pantaleon zu Köln vom 12. 4. bis 16. 6. 1991 in der Cácilienldrche; Köln
 — (1991 b): Kaiserin Theophanu. Begegnung des Ostens und Wfestens um die 
 Wende des ersten Jahrtausends. Gedenkschrift des Kölner Schniitgen— 
 Museums zum 1000. Todesjahr der Kaiserin. 2. kötet; Köln
 Ewig, Eugen (19932): Die Merowinger und das Frankenreich; Stuttgart
 Faber, Gustav (1984): Auf den Spuren von Karl dem Grófién; München
 Falschungen (1988): Fálschungen im Mittelalter. Intemationaler Kongress der Monumenta Germaniae Historica, München 16.-19. September 1986, 5 kötet; Hannover
 Fauüner, Hans Constantin (1997): Königsurkundenfálschungen Wibalds von 
 — (1994): 794 - Karl der Grófié in Frankfurt am Main. Ein König bei der Arbeit. Ausstellung zum 1200-Jahre-Jubiláum der Stadt Frankfurt am Main; Sigmaringen
 — (1994 a): Der Wfeg in die Geschichte. Die Ursprünge Deutschlands bis 1024; Hamburg
 — (1995): »Über das Schreiben von Geschichtswerken und Rezensionen«; in: Historiscbe Zeitschrift, Bd. 260 (1) 120
 — (1996 a): »Die Garde stirbt und ergibt sich nicht. Wissenschaft schafft die Welten, die sie erforscht: Das Beispiel der Geschichte«; in:  Frankfurter Allgemeine Zeitung vöm 3. 4. 1996
 — (1996 b): »Wissenschaft und Phantasie. Das Beispiel der Geschichte«; in: Historische Zeitschrift Bd. 263 (2) 291-316
 — (1996 c): »Vom Zerfall der Geschichte zűr Wiedervereinigung. Der Wandel der Interpretationsmuster«; in:  Otto Gerhard Oexle (1996): Stand und Perspektiven der Mittelalterforschung am Ende des 20. Jahrhunderts-, Göttingen, 47-72
 FRIEDELL, Egon (I960): Kulturgeschichte der Neuzeit. Die Krisis der europaischen Seele von der Schwarzen Pest bis zum Ersten Weltkrieg; München
 FrODL-Kraft, Éva (1970): Die Glasmalerei. Entwicklung • Technik • Eignart; Wien
 FUHRMANN, Horst (1988): »Von der Wahrheit der Falscher«; in: Falschungen I 82-98
 — (1996): Überall ist Mittelalter. Von der Gegenwart einer vergangenen Zeit; München
 FUHRMANN, Horst/Gawlik, ALFRED (1992): »Der Fali Kammeier«; in: Poltvka/Svatoö: História docet; Prag
 in: Herzöge und Heilige. Das Geschlecht der Andechs-Meranier im europáischen
 Hochmittelalter. Ausstellungskatalog; München, S. 210 
 GlNZEL, F. K. (1914): Handbuch der mathematischen und technischen 
 Chronologie. Das Zeitrechnungswesen der Vrilker. 3. kötet; Leipzig
 GOERLITZ, Theodor(1934): Dér Ursprung und die Bedeutung der Rolandsbilder; Weimar GOEZ, WERNER (1988’): Geschichte Italiens in Mittelalter und Renaissance; Darmstadt
 — (1993): »Italien zűr Zeit Bemwards«; in: Brandt 1123
 GOLDMANN, Klaus(1984/S): »Das Altmühl-Damm-Projekt: Die Fossa 
 Carolina«; in: Acta Praehistorica et Archaeologica, Berlin, Nr. 16/17 S. 215 
 GRASSNICK, M. (1978): Materialien zűr Baugeschichte. Antiké; Veröffentlichung der Universitát Kaiserslautern
 GREGOROVIUS, FERDINAND (1978): Geschichte der Stadt Rom im Mittelalter 
 vöm V bis zum XVI. Jahrhundert; München
 GRIERSON, PHILIP (1965): »Money and Coinage under Charlemagne«; in: 

Braunfels I 501
 GRIMME, Ernst-GOnther(1986): Dér Dóm zu Aachen; München-Berlin
 — (1988): »Das Bildprogramm des Aachener Karlsschreins«; in: Müllejans
 124-135
 Grodecki, Louis (1973): »Architektur und Schmuck«, in: Grodecki 3 
 Grodecki, Louis/Mütherich, Florentine/Taralon, Jean/Wormald, 
 Francis (1973): Die Zeit der Ottonen und Salier; München
 Grotefend, Hermann (1891): Zeitrechnung des deutschen Mittelalters und der Neuzeit. 1. kötet; Hannover — (1991°): Taschenbuch der Zeitrechnung des deutschen Mittelalters und der Neuzeit; Hannmer
 Grundmann, HERBERT (1976): »Betrachtungen zűr Kaiserkrönung Ottos I.«; 
 in: Ottó der Grófié; Darmstadt
 Hagemeyer, Hans (1944): Gestalt und Wandel des Reiches. Ein Bilderatlas zűr 
 deutschen Geschichte; Berlin
 Haller, Johannes (1943): Die Epochen der deutschen Geschichte; Stuttgart
 Hamann, Richard (1935): Geschichte der Kunst von der altchristlichen Zeit bis



Cali, Francois (1965): Das Gesetz der Gotik. Eine Studie über gotische Architektur; München
 CAMPBELL, JAMES (1991): The Anglo-Saxons; Harmondsworth
 CARDINI, FRANCO (1995): Zeitenwende. Európa und die Welt vor tausend Jahren; Darmstadt
 CARNEVALE, GIOVANNI (1993): San Claudio al Chienti owero Aquisgrana; Macerata
 — (1994): L’enigma di Aquisgrana in Val di Chienti; Macerata
 — (1996): Aquisgrana trafagata. Dai Franchi di Carlo Magno ai Sassoni di Ottone III: Alba e Tramonto di due Imperi in Val di Chienti; Macerata
 Carozzi, Claude (1996): Weltuntergang und Seelenheil. Apokalyptische Visionen im Mittelalter; Frankfurt/Main
 Dannheimer, Hermann/Dopsch, Heinz (1988): Die Bajuwaren. Von Severin bis Tassilo 488-788. Ausstellungskatalog Rosenheim-Mattsee
 DÉER, JOSEF (1965): »Karl der Grofie und der Untergang des Awarenreiches«; in: Braunfels I 719
 DEI6MANN, MARIELUISE (1990): Daten zűr antikén Chronologie und Geschichte; Stuttgart
 DEMANDT, ALEXANDER (1970): Verformungstendenzen in der Überlieferung antiker Sonnen-und Mondfinstemisse, Mainz
 Deschner, Karlheinz (19744): Das Kreuz mit der Kirche. Eine 
 Sexualgeschichte des Christentums; München
 — (1987): Opus Diaboli. Funfzehn unversöhnliche Essays iiber die Arbeit im Weinberg des Herm; Reinbek
 Dhondt, Jan (1990): Das Friihe Mittelalter (Fischer Weltgeschichte, Bd. 10); Frankfurt/Main
 Diwald, Hellmut (1990): Die grófién Ereignisse. Fünf Jahrtausende Weltgeschichte in Darstellungen und Dokumenten. 2 kötet;  Lachen am Zürichsee
 Dopsch, Alfons (1923/1924): Wirtschaftliche und soziale Grundlagen der europaischen Kulturentwicklung. Aus der Zeit von Caesar bis auf Karl den Grófién; Wien Frankfurt/Main
 ECKSTEIN, Hans (19865): Die romanische Architektur. Der Stdl und seine 
 Formen; Köln
 Eco, UMBERTO (1985): Über Gott und die Welt. Essays und Glossen; München
 — (1993): Kunst und Schönheit im Mittelalter; München
 EGGERS, Hans (1963): Deutsche Sprachgeschichte I. Das Althochdeutsche; Reinbek
 — (1968): »Rolandslied«; in: G. Wilpert: Lexikon der Weltliteratur. 2 kötet; 

Stuttgart S. 884
 — (1977): »Deutsche Dichtung der Stauferzeit«; in: Haussherr III 187 
 Einhard (1910): Leben Kaiser Karls des Grófién; Leipzig-Wien
 Einhard (1981): Vita Karoli Magni. Das Leben Karls des Grófién; Stuttgart
 Einhard/Notker DER Stammler (1965): Leben und Tatén Karls des Grófién;

München
 Einhards Jahrbücher = Reichsannalen (1986); Essen
 Einhard/Thegan (1928): Karl der Grofie. Ludwig der Fromme. Zwei 
 Lebensbeschreibungen; Leipzig
 Ekrutt, Joachim (1972): Der Kalender im Wandel der Zeiten. 5000 Jahre 
 Zeitberechnung; Stuttgart
 Ellmers, Detlev (1993): »Die Verkehrssituation zwischen Oberrhein und 
 Altmühl in der Zeit Karls des Grofien«; in: Strecker 4 
 Elmsháuser, Konrad (1992): »Kanalbau und technische Wasserfiihrung im 
 friihen Mittelalter«; in: Technikgeschichte 59 (1) 1 
 Enders, Maria (1993): »Miinchner forscher behauptet: Karl der Grofie hat nie
 Falkenstein, Ludwig (1980): »Aachen«; in: Lexikon des Mittelalters. 1. kötet; 

München
 — (1981): Karl der Grófié und die Entstehung des Aachener Marienstiftes; 
 Paderbom
 Faymonville, Karl (1916): Die Kunstdenkmaler der Stadt Aachen. I. Das
 Münster zu Aachen; Düsseldorf
 Stablo im bayerisch—österreichischen Rechtsgebiet aus diplomatischer und rechtshistorischer Sicht; Sigmaringen
 Fechter, Paul (1941): Geschichte der deutschen Literatur; Berlin
 Fehring, GŰNTER P. (19922)'- Einführung in die Archaologie des Mittelalters; Darmstadt Felenda, Angelika (1992): »Noch einmal der unglückselige Konradin. Italo A. Chiusanos Bild des letzten Staufers«; in: Siiddeutsche Zeitung 12. 8. 1992, S. 10 Ferrari d’Occhieppo, Konradin (19772): Dér Stem der Weisen - Geschichte oder Legende?; Wien-München Brandt 1173 
 Finley, MOSES I. (1987): Quellen und Modelle in der Alten Geschichte; Frankfurt/Main Firchow, Evelyn Scherabon (1981): »Anmerkungen und Nachwort«; zu: Einhard, Stuttgart S. 70 
 Fischer—Hachette Reisefűhrer Frankreich (1986); Frankfurt/Main Fleckenstein, Josef (1988): Grundlagen und Beginn der deutschen Geschichte; Gottingen
 — (1990 a): Karl der Grofie; Gottingen—Zürich
 — (1990 b): »Karl der Grofie «; in: Lexikon des Mittelalters', München — (1993): »Das Kaiserhaus der Ottonen«; in: Brandt I 47
 Fomenko, Anatolij T. (1994): Empiro-Statistical Analysis of Narrative Material and its Applications to Historical Dating, 2 kötet; 

Dordrecht-Boston-London
 Fomenko, Anatolij, T./Kalashnikov, V. V./Nosovsky, G. V. (1993): Geometrical and Statistical methods of Analyses of Star configurations. Dating Ptolemy’s Almagest; Boca Raton
 FOSSIER, Robert (1989): »Naissance du village«; in: Revue Historique zum »Millénaire capétien« 989-1989 
 Francis, Sir Frank (19752): Treasures of the British Museum; London Frenzel, Gottfried (1973): »Glasmalerei in Schwaben«; in: Bushart 53 Frenzel, Herbert A. és Elisabeth (199327): Daten deutscher Dichtung. Chronologischer Abriss der deutschen Literaturgeschichte. 1. kötet: Von den Anfangen bis zum Jungen Deutschland; München
 Freytag, Gustav (1866): Bilder aus der deutschen Vergangenheit. 1. kötet: Aus dem Mittelalter; Leipzig
 FRIED, Johannes (1989): »Endzeiterwartung um die Jahrtausendwende«; in: Deutsches Archiv fur Erforschung des Mittelalters, Jg. 45, S. 381
 — (1991): Die Formierung Europas 840-1046; München — (1993): »Die Kunst der Aktualisierung in der oralen Gesellschaft«; in: Geschichte in Wissenschaft und Unterricht,]g. 44 (8); Seelze GABOWITSCH, Eugen (1997): »Von Morosow bis zum jüngsten Fomenko. Zwei neue russische Bücher von Chronologierevisionisten«; in: Zeitensprünge IX (2) 293

— (1997 a): »Nikolaj AleksandrowitschMorozow. Enzyklopádist und Wegweiser der Chronologierevision«; in: Zeitensprünge IX (4) 670
 GaEHDE, JOACHIM (1979): »Abbildungen und Tafeln«; in: Mütherich S. 21 
 Gall, Ernst (1955): Die gotische Baukunst in Frankreich und Deutschland. Teil I. Die Vorstufen in Nordfrankreich von der Mitte des elften bis gegen Ende des zwölften Jahrhunderts; Braunschweig
 Gamber, Ortwin (1977): »Die Bewaffnung der Stauferzeit«; in: Haussherr III 113
 Gegner, Róbert (1995): »Per Datenautobahn zu Kari dem Grófién. 
 Informatikprofessor aus Erlangen speichert Stammbáume von adligen Deutschen - Anfragen aus aller Welt«; in: Die Welt 11.5. 1995 
 GERNET, JACQUES (1988): Die chinesische Welt; Frankfurt/Main
 Gerl, Ármin (1993): »Das astronomische Lehrgerat des Wilhelm von Hirsau«;



zűr Gegenwart; Berlin
 Hamann-Maclean, Richard (1957): »Merowingisch oder Frühromanisch? 
 Zűr Stilbeistimmung der frühmittelalterlichen primitíven Steinskulptur und 
 zűr Geschichte des Grabmals im frühen Mittelalter«; in: Jahrbuch des Römisch-Germanischen Zentralmuseums Mainz; Mainz
 Hampe, Karl (1935): »Kaiser Heinrich IV«; in: Die grófién Deutschen. Neue Deutsche Biographie. 1. kötet; Berlin
 HANKEL, WlLHELM (1978): Caesar. Goldne Zeiten führt’ ich ein. Das Wirtschaftsimperium des römischen Weltreiches; München
 Hart, Franz (1965): Kunst und Technik der Wilbung; München
 HARTMANN, Johannes (1955): Das Geschichtsbuch von den Anfángen bis zur Gegenwart; Frankfurt/Main
 Hartmann, Wilfried (1988): »Falschungsverdacht und Falschungsnachweis im früheren Mittelalter«; in: Fálschungen II 111 
 HaRVEY, O. L. (1976): Time Shaper: Day Counter. Dionysius and Scaliger; Silver Spring
 HaíLER, Gerd von (19812): Wenn die Erde lappt; München
 HauCK, Karl (1967): »Die Ottonen und Aachen 876—936«; in: Braunfels IV 39
 Haupt, ALBRECHT (1913): Die Pfelzkapelle Kaiser Karls des Grófién zu Aachen; Leipzig
 — (1935’): Die álteste Kunst insbesondere Die Baukunst der Germanen von der Volkerwanderung bis zu Karls dem Grófién; Berlin
 Hausmann, Axel (1994): Kreis, Quadrat und Oktogon. Struktur und Symbolik der Aachener Kaiserpfalz; Aachen
 Haussherr, Reiner (1977): Die Zeit der Staufer. Geschichte - Kunst - Kultur. Katalog der Ausstellung in Stuttgart, 4 kötet; Stuttgart
 Hagermann, Dieter (1988): »Die Urkundenfálschungen auf Karl den Grófién. Eine Übersicht«; in: Fálschungen III 433-443 
 Hansel, Sylvaine/Karge, Henrik (1992): Spanische Kunstgeschichte. Eine Einfiihrung. Band 1: Von der Spátantike bis zur friihen Neuzeit; Berlin
 Heer, Friedrich (1977): Karl der Grófié und seine Welt; Wien-München-Zürich
 HeinSOHN, Gunnar (1988): Die Sumerer gab es nicht; Frankfurt/Main
 — (1991): »Jiidische Geschichte und die Illig-Niemitzsche Verkiirzung der christlichen Chronologie des Mittelalters. Eine Notiz«; in:  Vorzeit-FrühzeitGegenwart III (5) 37/35
 — (1993): »Astronomical Dating and Calendrics«; 6. 6. 1993: 22. Jahrestreffen der  International Society for the Comparative Study of Civilizations, Universitdt Scranton, Pennsylvania
 — (1996): »Die Wiederherstellung der Geschichte Armeniens und 
 Kappadokiens«; in: Zeitensprünge VIII (1) 38
 — (19972): Wer herrschte im Industal? Die wiedergefundenen Imperien der Meder und Perser; Grafelfing
 — (1998): »Byblos von +637 bis +1098 oder Warum so spat zum Kreuzzug?«; in: Zeitensprünge X (1) 113
 Heinsohn, Gunnar/Illig, Heribert (19901): Wann lebten die Pharaonen?; Frankfurt/Main
 Hendy, Michael (1989): The Economy, Fiscal Administration and Coinage of Byzantium; Northampton
 HERBERS, Klaus (1988): »Karl der Grófié und Spanien - Realitat und Fikdon«; in: Müllejans S. 47 
 Herm, Gerhard (1995s): Karl der Grófié; Düsseldorf
 Hermanns-Audardóttir, Margarét (1989): Islands Tidiga Bosattning. Umeá Universitel. Studie med utgángspunkti merovingertida-vikingatida gárdslámningar; Island
 HERRMANN, Dieter (1998*): Der Stem von Bethlehem. Die Wissenschaft auf der Spur des Weihnachtsstems; Berlin
 — (1999): 11. August 1999. die Jahrhundertfinstemis; Berlin
 Herzfeld, Hans (1963): Geschichte in Gestalten. 2. kötet: F-K; Frankfurt/Main
 HEYEN, Franz-Josef (1988): »Falschung und Legende. Das Beispiel der Trierer Martyrerlegende«; in:  Fiilschungen im Mittelalter (Intemationaler Kongrefi der Monumenta Germaniae Historica, 1986 Hannover V 403-415)
 Hodges, Richard/Hobley, Brian (1988): The rebirth of towns in the west AD 700-1050. CBA Research Report No 68; Oxford
 Hoffmann, Volker (1995): »Der St. Gallér Klosterplan - einmal anders gese-hen«; in: Zeitsprünge VII (2) 168 
 Hofmann, Hanns Hubert (1965): »Fossa Carolina. Versuch einer 
 Zusammenschau«; in: Braunfels I 437 
 Hollander, Hans (1991): Kunst des Frühen Mittelalters. Malerei Plastik Architektur; Stuttgart (Sonderausgabe eines Bandes von 1968, ohne Autorennennung)
 Horn, Heinz GOnter (1999): »Zeitzeichen«; in:  Archaologie in Deutschland 1-99, 1
 HoTZ, WALTER (19782): Byzanz • Konstantinopel • Istanbul. Handbuch der Kunstdenkmaler; München-Berlin
 — (1988;): Pfalzen und Burgen der Stauferzeit. Geschichte und Gestalt; Darmstadt
 Huber, Rudolf/Rieth, Renate(198 83): Gewölbe. Systematisches 
 Fachwörterbuch; München
 Hubert, Jean(1969): »Die Architektur und ihr Dekor«; in: Hubert S. 1 
 Hubert, Jean/Porcher, Jean/Volbach, W. Fritz(1969): Die Kunst der Karolinger. Von Karl dem grófién bis zum Ausgang des 9. Jahrhunderts; München
 HuEMER, Peter(1998): »Im Gesprach mit Heribert Illig«; in: ORF 1, Wien (Radio), am 26. Február 1998 
 HUNGER, Herbert(1988): Die Textiiberlieferung der antikén Literatur und der Bibéi; München
 Hunke, Sigrid(1991): Allahs Sonne über dem Abendland. Unser arabisches Erbe, Frankfurt/Main
 Huyskens, Albert(1953): Das alte Aachen, seine Zerstörung und sein Wiederaufbau; Aachen
 — (1991 b): »Hat das dunkle Mittelalter nie existíert?«; in:  Vorzeit-FrühzeitGegemvart III (1) 36
 — (1991 c): »Fálschung im Namen Konstantins«; in:  Vorzeit-FührzeitGegenwart III (2) 50
 — (1991 d): »Úber den Dáchem von Berlin«; in:  Vorzeit-Führzeit-Gegenwart III I llich, Ivan(1991): Im Weinberg des Textes. Als das Schriftbild der Modeme entstand; Frankfurt/Main
 ILLIG, Heribert(1988): Die veraltete \i>rzeit. Eine neue Chronologie der Prahistorie; Frankfurt/Main
 — (1991 a): »Die christliche Zeitrechnung ist zu lang«; in:  Vorzeit-FrübzeitGegenwart III (1) 4


 (3-4)4 

— (1991 e): »Vater einer neuen Zeitrechnung. Otto III. und Silvester II.«; in: VorzeitFrühzeit-Gegemvart III (3-4) 69
 — (1991 f): »Dendrochronologische Zirkelschlüsse«; in:  VorzeitFrühzeit
 Gegenwart III (3-4) 125
 — (1991 g): »Jüdische Chronologie. Dunkelzonen, Diskontinuitaten, 
 Entstehungsgeschichte«; in: Vorzeit-Fnibzeit-Gegenwart III (5) 21
 — (1991 h): »Halley, Novae, China. Zűr Synchronisierung der Altén Welt«; in: 

VorzeitFrühzeit-Gegemvart III (2) 33
 — (1991 i): »Augustus auf dem Prüfstand«; in: VorzeitFrühzeit-Gegemvart III
 (2)43
 — (1992): Kari der fiktive, genannt Kari der Grófié; Gráfelfing
 — (1992 a): »Der Meridian des Augustus. Die Sonnenuhr des Augustus war 
 keine Stundenuhr«; in: VorzeitFrühzeit-Gegemvart IV (2) 16
 — (1992 b): »Wann lebteMohammed?«; in: VorzeitFrühzeit-Gegemvart TV (2) 26 — (1992 c): »Der Kruzifixus. Sein >doppelter< Ursprung im 6. und 10. 
 Jahrhundert«; in: Vorzeit-Friihzeit-Gegenwart IV (2) 42
 — (1992 d): Chronologie und Katastrophismus. Vom ersten Menschen bis zum 
 drohenden Asteroideneinschlag; Grafelfing
 — (1992 e): »Wasser in drei Kanalen. \bm neueingeweihten Main-Donau-zu 
 Ludwigs-und Karls-Kanal«; in: VorzeitFrühzeit-Gegemvart IV (4—5) 71 — (1992 f): »614/911 - der direkte Übergang vom 7. ins 10. Jahrhundert«; in: 

VorzeitFrühzeit-Gegemvart IV (4—5) 79
 — (1992 g): »Alles Null und richtig. Zum Verhaltnis von arabischer und 
 europáischer Kultur«; in: VorzeitFrühzeit-Gegemvart TV (4—5) 119 — (1992 h): »Vom Erzfalscher Konstantin VII. Eine >beglaubigte< 
 Fálschungsaktion und ihre Folgen«; in:  VorzeitFrühzeit-Gegemvart IV (4-5) 
 132
 — (1992 i): »W%nn starb Buddha? Indien am Beginn der Eisenzeit«; in: VorzeitFrühzeit-Gegemvart IV (2) 7
 — (1993 a): »Langobardische Notizen I. Urkunden, Stuckfiguren und kaiser-lose Stadte«; in: VorzeitFrühzeit-Gegemvart V (2) 41
 — (1993 b): »St. Denis und Suger - zum zweiten. Wie ein Karolingerbau ver-schwindet und Frankreich entsteht«; in: VorzeitFrühzeit-Gegemvart V (2) 57 — (1993 c): »Kalender und Astronomie. Margilanien zu antiker und mittelalterlicher Chronologie«; in: VorzeitFrühzeit-Gegemvart V (3) 46
 — (1993 d): »Andechs-Meranien - Heiliger Berg der Falschungen«; in: VorzeitFrühzeit-Gegemvart V (5) 70

 — (1994): Hat Kari der Grófié je gelebt? Bauten, Funde und Schriften im Widerstreit; Grafelftng
 — (1994 a): »Doppelter Gregor - fiktiver Benedikt. Pseudo-Papst erfindet 
 Fegefeuer und einen Vater des Abendlandes«; in:  Vorzeit-Frübzeit-Gegenwart
 VI (2) 20
 — (1995 a): »Spaniens Wirrungen im írühen Mittelalter. Architektur - ERA- 
 Rechnung - Reconquista«; in: Zeitensprünge VII (1) 36
 — (1995 b): »Fomenko - der grófié, statistische Wurf? Rezension und 
 Standortbestimmung«; in: Zeitensprünge VII (2) 104
 — (1996 a): »Streit ums zu lange Frühmittelalter. Mediavisten stolpem über 
 hohe Ansprüche und leere Zeiten«; in: Zeitensprünge VTII (1) 107
 — (1996 b): »Gezerre um ein Kreuz«; in: Zeitensprünge VTII (2) 245
 — (1996 c): »Kalender mit beschrankter Haftung. Frühmittelalterliche 
 Phantomzeit auf schwebenden Fundamenten«; in: Gegenwart, Innsbruck (29) 7
 — (1996 d): »Roms >frühmittelakerliche< Kirchen und Mosaike. Eine 
 Verschiebung und ihre Begründung«; in: Zeitensprünge VIII (3) 302
 — (1996 e): »Vbn der Karlslüge. Über die Fortsetzung einer wissenschaftlichen 
 Debatte«; in: Zeitensprünge VIII (3) 327
 — (1996 £): »Flechtwerk und Ketzertum. Langobardische Notizen II«; in: 

Zeitensprünge VIII (4) 448
 — (1996 g): »Wie das letzte Aufgebot. Niveaulose Historiker bei der Mittelalterdebatte«; in: Zeitensprünge VIII (4) 535
 — (1996 h): »Hat Kari der Grófié je gelebt?«; Vortrag an der Universitat
 Gesamthochschule Padembom am 4. 6. 1996
 — (1997 a): »Ein Schwelbrand breitet sich aus. Zűr Fortführung der Mittelalter-Debatte«; in: Zeitensprünge — (1997 b): »Zur Abgrenzung der Phantomzeit. Eine Architekturübersicht von 
 Istanbul bis Wieselburg«; in: Zeitensprünge IX (1) 132
 — (1997 c): »>Karolingische< Torhallen und das Christentum. Rings um Lorsch 
 und Frauenchiemsee«; in: Zeitensprünge IX (2) 239
 — (1997 d): »Von Wenden und schrecklichen Visionen. Die Mittelalterdebatte 
 wird umfassend«; in: Zeitensprünge IX (2) 260
 — (1997 e): »Amo Borst contra Ivan Illich und eine Schlichtung«; in: 

Zeitensprünge IX (3) 330
 — (1997 f): »Sonnenwenden - Aquinoktien ein weiteres Kapitel 
 >Kalenderrechnung«<; in: Zeitensprünge IX (3) 344
 — (1997 g): »Frieds Saat geht auf«; in: Zeitensprünge IX (3) 359
 — (1997 h): »Aachens Pfalzkapelle gerát in Bewegung. Ein Wendepunkt in der Mittelalterdebatte*; in: 
 -— (1998 a): »Hauen und Stechen auf breiter Front. Wie ein Kampf ums frühe 
 Mittelalter«; in: Zeitensprünge X (1) 122
 — (1998 b): »Wie gewonnen, so zerronnen. Zum fortschritt im Frühen 
 Mittelalter«; in: Zeitensprünge X (2) 254
 — (1998 c): Das erfundene Mittelalter; München-Düsseldorf
 Illig, Heribert/Anwander, Gerhard (2002): Bayem und die Phantomzeit. 
 Archáologie widerlegt Urkunden des frühen Mittelalters. Eine systematische 
 Studie in zwei Bánden; Grafelfing
 Illig, Heribert/Niemitz, Hans-Ulrich (1991): »Hat das dunkle Mittelalter 
 nie existier?«; in: Vorzett-Frühzeit-Gegentvart III (1) 36 
 IRBLICH, Éva(1993): Kari der Grófié und die Wissenschaft; Wien JANKUHN, Herbert (1977): Einföhrung in die Siedlungsarchaologie; Berlin JANTZEN, Hans (1963): Ottonische Kunst; München
 Jarnut, JöRG (1982): Geschichte der Langobarden; Stuttgart
 JORDAN, Karl (1993): Heinrich der Löwe. Eine Biographie; München Knaurs Kulturführer in Farbe Deutschland(1976); München
 Koch, Robert(1990): »Das archaologische Umfeld der Fossa Carolina-*; in: Kahsnitz, Rainer (1991): »Ein Bildnis der Theophanu?«; in: Euw/Schreiner 1991 b II 101
 Kalckhoff, Andreas (19902): Kari der Grófié. Profile eines Herrschers; München
 Kalokyris, Konstantin (1991): Theophano und die byzantinische Kunst; Köln
 KAMMEIER, WlLHELM (1935): Die Falschung der deutschen Geschichte; Leipzig
 — (19792): Die Wahrheit über die Geschichte des Spátmittelalters; Wobhenbüll
 KAPFHAMMER, GŰNTHER (1993): Sagenhafte Geschichte. Das Bild Karls des Grófién durch die Jahrhunderte; München
 KARTSCHOKE, DlETER (1990): Geschichte der deutschen Literatur im frühen Mittelalter; München
 KASTIES, Bert (1996): »Hat Kaiser Karl etwa nie gelebt«; in: Aachener Nachrichten 16. 11. 1996 
 KELLER, Walter E. (1993): Der Karlsgraben; Treuchtlingen
 KELLER, Will (1977): Aachen; Hamburg
 Kergall, Hervé (1990): Gotische Kathedralen und Kunstschatzein Frankreich; Eltville
 KERNER, Max (1988): »Karl der Grófié - Persönlichkeit und Lebenswerk«; in: Müllejans, S. 13
 KlENAST, WaLTHER (1990): Die frankische Vasallitat. Von den Hausmeiem bis zu Ludwig dem Kind und Karl dem Einfaltigen; Frankfurt/Main
 Kinder/Hilgemann siehe dtv
 Klabes, HERIBERT (1997): Corvey. Eine karolingische Klostergriindung an der Wfeser auf den Mauem einer römischen Civitas; Höxter
 KLAUSER, Theodor (1957): Reallexikon fíir Antiké und Christentum; Stuttgart
 Klemm, Friedrich (1961): Der Beitrag des Mittelalters zur Entwicklung der abendlándischen Technik; Wiesbaden
 Kluge, Alexander (1997): »News & stories: Noch 300 Jahre bis 2000«; in: dap aufSATl, Köln, 28. 7. 1997.
 Klugmann, Ulrike (1983): Aachen und die Eifel; Norderstedt

Kiilner Jahrbuch fiir Vor-und Friihgeschichte XXIII, 669 
 Koch, Robert/Leininger, Gerhard(1995): »Der Karlsgraben - Ergebnisse 
 neuer Erkundungen«; in: Stecker 11 
 Koch, Wilfried(1988): Baustilkunde. Europiiische Baukunst von der Antiké bis 
 zűr Gegenwart; München
 KOESTLER, Arthur(1977): Der dreizehnte Stamm; Wien
 KONSTANTINOU, Evangelos(1997): Byzanz und das Abendland im 10. und 11. 
 Jahrhundert; Köln
 Kotije, Raymund(1991): »Schreibstátten und Bibliotheken in Köln Ende des
 10. Jahrhunderts«; in: Eww/Schreinerl 153 
 Kottmann, Albrecht(1971): Das Geheimnis romanischer Bauten. 
 Mafiverhaltnisse in vorromanischen und romanischen Bauwerken; Stuttgart — (1981): Fiinftausend Jahre messen und bauen. Planungsverfahren und 
 Mafieinheiten von der Vorzeit bis zum Ende des Barock; Stuttgart — (1988): Uralte Verbindungen zwischen Mittelmeer und Amerika. Gleiche 
 Mafieinheiten beidseits des Atlantiks; Stuttgart
 Kozok, Maike/Kruse, Karl Bernhard (1993): »Zum Modell >Hildesheim 
 um 1022<«; in: Brandt 1291 
 KÖTZSCHE, DIETRICH (1967): »Darstellungen Karls des Grófién in der lokálén 
 Verehrung des Mittelalters«; in: Braunfels IV 157 
 KRA (1994): »Geschichte des Mittelalters. Scherzquellen«; in: Frankfurter
 Allgemeine Zeitung vom 26. 1.1994 
 Kracke, Helmut (1972J): Aus eins mach zehn und zehn ist keins; Reinhek Kreusch, Felix (1965): »Kirsche, Atrium und Portikus der Aachener Pfalz«; in: 

Braunfels III 463
 Kroeschell, Karl(1972): Deutsche Rechtsgeschichte bis 1250; Hamburg Kronseder, Otto(191420): W Pregers Lehrbuch der Bayerischen Geschichte; 

Erlangen
 KUBACH, Hans Erich(1974): Architektur der Romanik; Stuttgart — (1977): »Die Kirchenbaukunst der Stauferzeit in Deutschland*; in: Haussherr
 III 177
 — (1986): Romanik; Stuttgart
 Kubach, Hans Erich/Haas, Walter(1972): Der Dom zu Speyer; München Kuchenbach, Ludolf(1991): »Die frankische Vasallitat«; in: Frankfurter
 Allgemeine Zeitung 10. 7. 1991 
 Kuhn, Dieter(1993): Chinas Goldenes Zeitalter. Die Tang-Dynastie (618-907 
 n. Chr.) und das kulturelle Erbe der Seidenstrafie; Heidelberg
 Kunstmann, Heinrich(1982): Vorlaufige Untersuchungen über den 
 bairischen Bulgarenmord von 631/32; München
 KUROWSKI, FRANZ: Die Sachsen. Schwertgenossen Sahsnőtas; Herrsching LANGOSCH, Karl (1990): Mittellatein und Európa. Fiihrung in die 
 Hauptliteratur des Mittelalters; Darmstadt
 Le Goff, JACQUES (1988): Wfacherzins und Höllenqualen. Ökonomie und 
 Religion im Mittelalter; Stuttgart
 — (1993): Die Intellektuellen im Mittelalter; München
 — (1994): Das alté Európa und die Wfelt der Modeme; München
 Lecourt, R. (1988): Glossarium ards. 6. kötet: Gewölbe • Voutes • \iiults; München Legner, Anton(1972): Deutsche Bildwerke. Band 1 Mittelalter; Krefeld (Fotos 
 A.Jaenicke)
 LEHMANN, Edgar (1967): »Die Architektur zűr Zeit Karls des Grofien«; in: 

Braunfels III 301
 LEISINGER, HERMANN (1956): Romanische Bronzén. Kirchentüren im mittelal- 
 terlichen Európa; Zürich
 Lejeune, Rita/Stiennon, Jacques(1967): »Le Heros Roland, >Neveu de 
 Charlemagne«<; in: Braunfels 1967, 215 
 LELARGE, GÜNTER (1998): »Stichwort: Hardouin, Jean. Vöm Umgang mit 
 Wissen und Wahrheit«; in: Zeitensprünge X (1) 156 
 LEPIE, Herta(1983): »Die >Hofldrche< Karls des Grofien«; in: Klugmann S. 10 
 Lepie, Herta/Minkenberg, Georg(1995): Die Schatzkammer des Aachener 
 Domes; Aachen
 Leyen, Friedrich von der(1954): Das Heldenliederbuch Karls des grófién.
 Bestand • Gehalt • Wirkung; München
 Lill, Georg(1925): Deutsche Plastik; Berlin
 Lincoln, Henry/Baigent Michael/Leigh, Richard(1984): Dér Heilige 
 Grál und seine Érben; Bergisch Gladbach
 LlNTZEL, Martin(1935): »Karl der Grofie«; in: Die grófién Deutschen. Neue
 Deutsche Biographic, Berlin
 LOCQUIN, MaRCEL (1998): Chronik der Vor— und Frühgeschichte; 

Frankfurt/Main
 LOHMEIER, Georg(1980): Die Ahnen des Hauses Bayern. Die Geschichte der Wittelsbacher; München
 Lohse, Gerhart(1967): »Das Nachleben Karls des Grófién in der deutschen 
 Literatur des Mittelalters«; in: Braunfels IV 337 
 LOMBARD, Maurice(1992): Blütezeit des Islam. Eine Wirtschafts— und 
 Kulturgeschichte 8.-11. Jahrhundert; Frankfurt/Main
 LOTTER, FRIEDRICH (1993): »Die Juden zwischen Rhein und Elbe im Zeitalter Bemwards von Hildesheim«; in: Brandt I 225 
 LOYN, H. R. (1989): The Middle Ages. A Concise Encyclopaedia; London
 LÖWE, Heinz(198910): Deutschland im franldschen Reich; München
 Luckhart, Jochen/Niehoff, Franz(1995): Heinrich der Löwe und seine 
 Zeit. Herrschaft und Representation der Welfen 1125-1235; München
 Lüling, Günter(1981): Die Wiederentdeckung des Propheten Muhammad. 
 Eine Kritik am »christlichen« Abendland; Erlangen
 M s. Molkenthin, Ralf
 Maas, Walter(1984): Der Aachener Dom; Köln
 Machiavelli, Niccolo(1933): Geschichte von Florenz; Leipzig
 Maier, Franz Georg(1968): Die Verwandlung der Mittelmeerwelt; 

Frankfurt/Main
 — (1988): Byzanz; Frankfurt/Main
 Maier, Hans(1991): Die christliche Zeitrechnung; Freiburg
 Mango, Cyril(1975): Byzantinische Architektur; Stuttgart
 — (1980): Byzantium. The Empire of New Rome; New York
 — (1985): Le développement urbain de Constantinople (IVe-VIIe siécles); Paris — (1986): Byzanz; Stuttgart
 Mann, Albrecht(1965): »Grofibauten vorkarlischer Zeit und aus der Epoche 
 von Karl dem Grófién bis zu Lothar I.«; in: Braunfels III 320 
 Marchini, Giuseppe(1985): Das Baptisterium und der Dom in Florenz; Firenze Martin, Paul C. (1996): »Hinweis auf ein merowingisches Manuskript«; in: 

Zeitenspriinge VIII (2) 191 
 Marx, Christoph(1996): »Der (bislang) letzte >Grofle Ruck<«; in: 

Zeitenspriinge VIII (3) 339 
 MaSCHKE, Erich(1977): »Die deutschen Stadte der Stauferzeit«; in: Haussherr III 59 MAZAL, Otto(1989): Handbuch der Byzantinistik; Graz
 Meckseper, Cord(1977): »Stadtebau«; in: Haussherr III 75 
 Meier, Christian(1989): Die Wfelt der Geschichte und die Provinz des 
 Historikers; Berlin
 MELCHERS, Erna És Hans(1977): Das groöe Buch der Heiligen; München Mende, Ursula(1983): Die Bronzetiiren des Mittelalters 800-1200; München Merkel, Kerstin(1993): »Die Antikenrezeption der sogenannten Lorscher 
 Torhalle«; in: Theo Jülich: Kloster Lorsch; Darmstadt, S. 23-42 
 Messerer, Wilhelm(1973): Karolingische Konst; Köln
 Meulen, Jan van der/Hohmeyer, Jürgen(1984): Chartres. Biographie der 
 Kathedrale; Köln
 Meulen, Jan van der/Speer, Andreas(1988): Die fránkische Königsabtei 
 Saint-Denis. Ostanlage und Kultgeschichte; Darmstadt
 McMann, Jean(1990): Ratsel der Steinzeit; Augsburg
 MnazakanjAN, STEPAN (1982): »Architektur«; in: B. Brentjes/S. Mnazakanjan/N.
 Stepanjan: Kunst des Mittelalters in Armenien; Wien
 Molkenthin, Ralf (1998): »Die Fossa Carolina*; in: Technikgeschichte 65 (1) 1 MOROSOW, Nikolaus (1912): Die Offenbarung Johannis. Eine astronomisch-historische Untersuchung; Stuttgart
 M/S = Meulen, J. v. d./Speer, A.
 Mucke, Hermann(1992): Persönliche Auskunft durch das >Astronomische 
 Büro<; Wien 18. 5. 1992 
 Mucke, Hermann/Meeus, Jean(19922): Canon of Solar Eclipses - 2003 to 
 +2526; Wien
 Mummenhoff, W. (1937): Regesten der Reichsstadt Aachen, einschliefilich des 
 Aachener Reiches und der Reichsabtei Burscheid. 1. kötet: 1251-1300; Köln Musil, Robert(1913): Der mathematische Mensch
 MÜHLBACHER, Engelbert(1980): Deutsche Geschichte unter den 
 Karolingem; 2 kötet; Essen
 MÜLLEJANS, Hans(1988): Karl der Grófié und sein Schrein in Aachen. Eine 
 Festschrift; Aachen
 Müller, Angelika (1992): »Karl der Grófié und Harun al-Raschid. 
 Kulturaustausch zwischen zwei grófién Herrschem?«; in:  Vorzeit-FrühzeitGegenwart IV (4) 104
 — (1996): »Die Geburt der Paláographie«; in: Zeitensprünge VIII (4) 525 — (1997): »Wer sind die Heiligen Georg und Michael?«; in: Zeitensprünge EX (3) 
 369
 Müller, Heribert (1991): »Die Kölner Erzbischöfe von Bruno I. bis Hermann
 II. (953—1056)«; in: Euw/Schreiner 1991 b I 15 
 MÜLLER-ULRICH, BuRKHARD (1996): »Ist das Mittelalter drei Jahrhunderte zu 
 lang oder Wie man die Rechnung ohne Karl den grófién macht« 
 (Einstiindige Diskussion zwischen Prof. F. Prinz, Prof. R. Schieffer und Dr. 
 H. Iliig, moderation B. M.-U., 12. 1. 1996 im Südwestfunk 2, Baden-Baden) Mütherich, Florentine (1973): »Malerei«; in: Grodecki 87
 — (1979): Karolingische Buchmalerei; München
 — (1993): »Eine frühmittelalterliche Phantomzeit - nachgewiesen in 
 Frankfurter Strarigraphien«; in: VorzeitFrühzeit-Gegenwart V (3-4) III — (1994): »Byzandnistik und Phantomzeit*; in: VorzeitFrühzeit-Gegenwart VI 
 (1)56
 — (1995): »Die >magic dates< und >secret procedures< der 
 Dendrochronologie«; in: ZeitensprüngeVII (3) 291
 NlTSCHKE, AUGUST (1963): »Frühe christliche Reiche«; in: Propylden
 Weltgeschichte 5. kötet; Berlin, S. 273 
 Nordenfálk, Carl(1977): Insulare Buchmalerei. Illuminierte Handschriften 
 der Britischen Inseln 600-800; München
 North, J. D. (1984): »The Western Calendar - >Intolerabilis, Horribilis et 
 Derisibilisc; Four Centuries of Discontent*; in: Coyne 75

N au, ELISABETH (1977): »Münzen und Geld in der Stauferzeit«; in: Haussherr III 87
 Neeracher, Otto(1967): Florenz; Basel
 Nette, HERBERT (1992): Friedrich II. von Hohenstaufen; Reinbek
 NEUGEBAUER, OTTO (19572): The Exact Sciences in Antiquity; Providence
 NEUHEUSER, HannsP. (1967): »Der Kolner Dom unter Erzbischof Bruno«; in: Braunfels IV
 NEWTON, Robert R. (1972): Medieval Chronicles and the Rotation of the Earth; Baltimore
 — (1977): The Crime of Claudius Ptolemy; Baltimore
 NICKELS, Michael(1991): »Blick ins Unendliche«; in: DOS International 12 ’91 S. 436
 NlEMITZ, Hans-Ulrich(1991 a): »Falschungen im Mittelalter«; in: VorzeitFrühzeit-Gegemvart III (1) 21
 — (1991 b): »Hat das dunkle Mittelalter nie existiert?«; in: Vorzeit-FriihzeitGegenwart III (1) 36
 — (1991 c): »Kammeier, kritisch gewürdigt«; in: VorzeitFrühzeit-Gegenwart III (3)92
 — (1992): »Archáologie und Kontinuitát. Gab es Stadte zwischen Spatantike und Mittelalter?«; in: VorzeitFrühzeit-Gegemvart IV (3) SSI Zeitensprünge IV (3)55



O hler, NORBERT (1991): Reisen im Mittelalter; München
 Ohorn, Falk(1992): »Ein gewollter Zufall bringt Reichtum. Im Jahr 1392 bilden Machtpolitik und Religion eine unheilige, aber eintrágliche Allianz*; in: Münchner Stadtanzeiger der Süddeutschen Zeitungig. 7. 1992, S. 16 
 Opll, Ferdinand(1990): Friedrich Barbarossa; Darmstadt
 ORTEGA Y GASSET, Jósé (1992): Die Schrecken desjahres Eintausend. Kritik an einer Legende; Leipzig
 OSTROGORSKY, Georg(1996): Byzantinische Geschichte 324—1453; München
 OXENSTIERNA, Eric(1979): Die Wildnger; Köln
 PERNOUD,  RÉGINE  (1979): Überflüssiges Mittelalter? Pládoyer fúr eine verkan- 
 nte Epoche; Zürich
 PERTZ, Georg Heinrich(1963): »Annales Laurissenses et Einhardi«; in: 

Monumenta Germaniae Historica I 214; Stuttgart
 PETERICH, Eckart(1958): Italien. Ein Führer. 1. kötet; München
 PETRIKOVITS, Harald VON (1959): »Das Fortleben römischer Stádte an Rhein 
 und Donau im frühen Mittelalter«; in: Jahrbuch des Römisch-Germanischen
 Zentralmuseums Mainz\ Mainz
 PFEIL, SlGURT Gráf VON (1967): »Karl der Grófié in der deutschen Sage«; in: 

Braunfels IV 326 
 PlCHARD, JOSEPH (1966): die Maierei der Romanik; Lausanne
 PlPPKE, WALTER/PALLHUBER, Ida(19894): Gardasee, Verona, Trentino; Köln
 PlRENNE, HENRI (1963'): Mahomet und Kari der Grófié. Untergang der Antiké 
 am Mittelmeer und Aufstieg des germanischen Mittelalters; Frankfurt
 — (19866): Sozial— und Wirtschaftsgeschichte Europas im Mittelalter; 

Tübingen
 PlRENNE, JACQUES (1945): Die grófién Strömungen in der Weltgeschichte von der Antiké bis zum Abschlufi des Zweiten Wfeltkrieges; PlTZ, ERNST (1991): Europaisches Stadtewesen und Bürgertum. Von der Spátantike bis zum hohen Mittelalter; 
 POKORNY, RUDOLF (1993): »Reichsbischof, Kirchenrecht und 
 Diözesenverwaltung um dasjahr 1000«; in: Brandt I 113 
 POLL, Bernhard(19652): Geschichte Aachens in Daten; Aachen
 PORCHER, JEAN (1969): »Die Bilderhandschriften«; in: Hubert S. 69 
 PÖRTNER, RUDOLF (1964): Die Erben Roms. Stádte und Státten des deutschen 
 FrühMittelalters; Berlin
 — (1967): Das Römerreich der Deutschen. Stádte und Státten des deutschen 
 Mittelalters; Berlin
 — (1971): Die Wikinger-Saga; Gütersloh
 PRECHT, Gundolf (1987): Über die Strafie. Xantener Strafien im Wandel der 
 Geschichte; Köln
 PREUSS, SEBASTIAN (1991): »Römer sucht Griechin. Byzanz und das lateinische 
 Mittelalter - eine Kölner Tagung«; in: Frankfurter Allgemeine Zeitung 10. 7. 
 1991; SN3
 PRINZ, FRIEDRICH (1965): »Schenkungen und Privilegien Karls des Grofien«; in: 

Braunfels I 488
 — (19882): Friihes Mönchtum im Frankenreich. Kultur und Gesellschaft in 
 Gallien, den Rheinlanden und Bayern am Beispiel der monastischen 
 Entwicklung; München
 — (1993'): Grundlagen und Anfánge. Deutschland bis 1056; München
 PROKOP VON CAESAREA (1977): Bauten. 6 Biicher; München
 PuRLITZ, FRIEDRICH (1910): Leben Kaiser Karls des Grófién von Einhard; Über- 
 setzung und Kommentierung; Leipzig-Wien
 Quirin, Heinz (19915): Einführung in das Studium der mittelalterlichen Geschichte; Stuttgart



PANOFSKY, E rwin(1990): Die Renaissancen der europaischen Kunst; Frankfurt/Main
 Papaioannu, Kostas (1966): Byzantinische und Russische Malerei;  Lausanne
 PAPKE, Werner(1989): Die Sterne von Babylon; Bergisch Gladbach
 — (1995): Das Zeichen des Messiás. Ein Wissenschaftler identifiziert den Stem von Bethlehem; Bielefeld
 PARISSE, MICHEL (1993): »Bemward in Frankreich (1007)«; in: Brandt1133 
 PATZELT, Edwin(1982): »Der Karlsgraben«; in: Altes Südfranken 1/1982, S. 1 
 PAULY, Der Kleine(1979): Lexikon der Antiké in funf Banden; München
 PEARL, Chaim(1996): The Encyclopedia of Jewish Life and Thought; Jerusalem
 PECHER, WOLF D. (1993): Der Karlsgraben; Treuchtlingen
 PEDERSEN, Olaf(1983): »The Ecclesiastical Calendar and the Life of the Church*; in: Coyne 17-74 
 Peiser, Benny(1990): »Der Thales-Mythos oder >How to Believe Six Impossible Things Before Breakfast<«; in: VorzeitFrühzeit-Gegenwart II (2) 85
 — (1994): »>Cometary Collisionsc. Bericht iiber eine Tagung der Royal Astronomical Society«; in: VorzeitFrühzeit-Gegenwart VI (3) 4
 PERELS, Ernst(1931): Zum Kaisertum Karls des Grófién in mittelalterlichen Geschichtsquellen; Berlin

R = R empel, Hans
 Rade, Claus Dieter (1997): »Gedanken zu >geschichtlichen< Gröfien Indiens und zugleich eine Besprechung von J. Bernhards  Yestermorrow«; in: Zeitensprünge IX (1) 118
 — (1998): »Indonesiens mittelalterliche Chronologielücken«; in:  Zeitensprünge X (2) 276
 — (1999): »Das ceylonesische Mittelalter im Spiegel der >Grofien Chronik<«; in: Zeitensprünge XI (1) 97
 Randa, Alexander (1954): Handbuch der Wfeltgeschichte, 2. kötet; Olten
 Ranke, Leopold von (1938): Wfeltgeschichte; Berlin
 Reefschlager, Helmut (1997): »Wánn war was?«; in: Hörzu vöm 21. 3. 1997 
 REICHSANNALEN siehe S. Abel, Einhards Jahrbücher und G. H. Pertz 
 Rempel, Hans (1989): Die Rolandstatuen. Herkunft und geschichtliche Wandlung; Darmstadt
 REYNOLDS, Susan (1994): Fiefs and Vassals. The Medieval Evidence Reinterpreted; Oxford
 Riché, Pierre (1981): Die Welt der Karolinger; Stuttgart
 RlPOTA, Peter (1994): »Auf der Suche nach der Seele: Magie«; in: P. M. 2/94, S. 22
 Ritthaler, Anton (1965): Anmerkungen zur Einhard-Notker-Ausgabe; München
 Roth, Cecil/Levine, I. H. (1966): The Dark Ages. Jews in Christian Europe 711-1096; 11. kötet: World History of the Jewish People; London
 Roth, Helmut/Wamers, Egon (1984): Hessen im Frühmittelalter.
 Archaologie und Kunst; Sigmaringen
 Rother, Franz (1976): Jugoslawien. Kunst • Geschichte • Landschaft; Köln
 RÖSCH, Siegfried (1977): Caroli Magni Progenies; Neustadt/Aisch
 RUDOLPH, Conrad (1990): Artistic Change at St-Denis. Abbot Suger’s Program and the Early Twelfth Century Controversy Over Art; Princeton
 Rupprecht, Bernhard (19842): Romanische Skulptur in Frankreich; München
 Ruck, Peter (1991): »Die Urkunden als Ktmstweik«; in: Euw/Schreiner 1991 b II 311
 ScHAPlRO, M. (1963): »A Relief in Rodez and the Beginnings of Romanesque Sculpture in Southern France«; in: Studies in western Art; II Princeton; New Jersey, S. 40
 SCHÁFKE, WERNER (1984]): Frankreichs gotische Kathedralen; Köln
 Schedel, Hartmann(1933): Buch der Chroniken und Geschichten; Leipzig
 Schieffer, Rudolf(1992): Die Karolinger; Stuttgart
 — (1997): »Ein Mittelalter ohne Karl den Grófién, oder: Die Antworten sind jetzt einfach«; in:  Geschichte in Wissenschaft und Unterricht; Seelze, 10/97, 611-617
 Schindler, Herbert(1963): Grófié Bayerische Kunstgeschichte. 1. kötet: Frühzeit und Mittelalter; München
 Schleifring, Joachim H. /Koch, Wilfried Maria(1988): »Rekognoszierung der Gebeine Karls des Grófién im Dom zu Aachen«; in: Archaologie im Rheinland, S. 101
 Schmale, Franz-Josef (1985): Funktion und Formen mittelalterlicher 
 Geschichtsschreibung. Eine Einfuhrung; Darmstadt
 Schmid, Heinz Dieter (19816): Fragen an die Geschichte. Band 2: Die 
 europaische Christenheit; Frankfurt/Main
 Schmitz, Gerhard (1988): »Die Waffe der Fálschung zum Schütz der 
 Bedrángten«; in: Fdlschungen II 79 
 Schmitz—Cliever—Lepie, Gertrud (19865): Die Domschatzkammer zu Aachen, Aachen
 Schneider, Reinhard (19902): Das Frankreich; München
 Schneidmüller, Bernd/Weinfurter, Stefan (1997): Otto III. - Heinrich II. Eine Wende?; Sigmaringen
 Schnitzler, Hermann (1950): Der Dom zu Aachen; Düsseldorf
 Schoeps, H. Joachim (1949): Theologie und Geschichte des 
 Judenchristentums; Tubingen
 Schramm, Percy Ernst (197 32): Die zeitgenössischen Bildnisse Karls des Grófién; Leipzig
 — (1975’): Kaiser, Rom und Renovatio. Studien zur Geschichte des römischen Emeuerungsgedankens vom Ende des karolingischen Reiches bis zum Investiturstreit; Darmstadt
 SCHREIBER, Hermann(1965): Nachwort zur Einhard-Notker-Ausgab; München
 SCHREINER, Klaus(1977): »Die Staufer in Sage, Legende und Prophetie«; in: Haussherr III 249
 Schreiner, Peter(1991): »Die byzantinische Geisteswelt vom 9. bis zum 11. Jahrhundert«; in: Eww/Schreiner 199 b II 9 
 Schrott, Ludwig(1967): Die Herrscher Bayems. Vom ersten Herzog bis zum letzten König; München
 SCHUBERT, Ernst(1993): »Das Reichsepiskopat«; in: Brandt I 93 
 SCHUFFELS, Hans Jacob(1993): »Bemward von Hildesheim. Eine biographis-che Skizze«; in: Brandt I 29
 Schuller, Manfred (1989): »Bauforschung«; in: Peter Morsbacb: Der Dam zu Regensburg: Ausgrabung ■ Restaurierung ■ Forschung; München, S. 168 
 Schulz, Matthias (1998): »Schwindel im Skriptorium«; in: Der Spiegel (29) 148, 13. 7. 1998
 Schulze-Dorlamm, Mechthild (1991): Die Kaiserkrone Konrads II. (1024 bis 1039). Eine archaologische Untersuchung zu Alter und Herkunft der Reichskrone; Sigmaringen
 SCHÜMER, Dirk (1992): »Skylla und Skulptur. Ein karolingischer Fund im Kloster Corvey«; in: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 24. 12. 1992
 — (1993): »Biologische Detektivarbeit. Bericht iiber die Forschungen mit dem Reflekto-und dem Farbspektrometer von Doris Oltrogge und Robert Fuchs in Köln«; in: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 24. 3. 1993 
 Schütz, Bernhard (1989): Romanik. Die Kirchen der Kaiser, Bischöfe und Klöster; Freiburg/Breisgau
 Schütz, Michael (1992): Persönliche Mitteilung zum Merkurproblem; Tübingen
 Sedlmayr, Hans (1950): Die Entstehung der Kathedrale; Graz
 SEIBT, Ferdinand (19922): Glanz und elend des Mittelalters. Eine endliche Geschichte; Berlin
 SEILER, Emanuel (1905): Die Mönchsfabel von der Fossa Carolina; Nürnberg
 SelescHNKOW, SEMION Issakowttsch (1981): Wie viele Monde hat ein Jahr?; Leipzig
 Sellner, Albert Christian (1993): Immerwahrender Heiligenkalender; 

Frankfurt/Main
 Seppelt, Franz Xaver/Löffler, Klemens (1933): Papstgeschichte von den Anfángen bis zűr Gegenwart; München
 Shukow, J. M. (1963): Weltgeschichte in zehn Bánden, 3. kötet; Ost-Berlin
 SlEPE, FRANZ (1998): »Heidentum und Christentum. Chronologische Friktionen in mittelalterlicher Sakralkunst«; in: Zeitensprünge X (1) 66 
 SlEPE, Franz/Siepe, Ursula (1998): »Wufite Ghiberti von der >Phantomzeit<? Beobachtungen zur Geschichtsschreibung der friihen Renaissance«; in: Zeitensprünge X (2) 305 
 Simek, Rudolf (1992): Erde und Kosmos im Mittelalter. Das Weltbild vor Kolumbus; München
 Simmering, Klaus (1997): »300 Jahre erstunken und erlogen? Über Zweifel an unserer Zeitrechnung«; film in: MDR TV (Mitteldeutscher Rundfunk) am 19. 2. 1997, Leipzig
 Simson, Otto von (19722): Die gotische Kathedrale. Beitrage zu ihrer 
 Entstehung und Bedeutung; Darmstadt
 SIR Galahad (alias Bertha Eckstein-Diner, 1937): Byzanz. Von Kaisem, Engeln und Eunuchen; Leipzig
 Smyth, Alfred P. (1995): King Alfred the Great; Oxford
 Spengler, Oswald (1963) Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der Weltgeschichte; München
 STAMM, Otto(1962): Spatrömische und frühmittelalterliche Keramik der Altstadt Frankfurt am Main; Frankfurt/Main
 Stein, Frauke(1967): Adelsgraber des 8. Jahrhunderts in Deutschland. Text und Tafelwerk; Berlin
 STEIN, Werner(1987): Der grófié Kulturfahrplan; München
 STEINEN, WOLFRAM VON DEN (19672): Der Kosmos des Mittelalters. Von Karl dem Grófién zu Bernhard von Clairvaux; Bern
 STEPHANY, E. (1983!0): Der Dom zu Aachen; Aachen
 Stone, Irving(1955): Zur See und im Sattel 
 STRAUB, Hans(1992): Die Geschichte der Bauingenieurkunst; Basel
 STRECKER, Gerhard(1993): Fossa Carolina - 1200 Jahre Karlsgraben; München
 STROBEL, Richard(1972): »Vorromanische und romanische Architektur«; in: Bayern ■ Kunst und Kultur, S. 39; München
 Sturdy, David(1995): Alfred the Great; London
 Sullivan, Edward(1992): The Book of Kells; London
 Sydow, JÜRGEN (1987): Stídte im deutschen Südwesten. Ihre Geschichte von der Römerzeit bis zur Gegenwart; Stuttgart


Sage, WALTER (1965): »Zur archaologischen Untersuchung karolingischer Pfalzen in Deutschland«; in: Braunfels III 323
Salvini, ROBERTO (1982): Toskana. Unbekannte romanische Kirchen; München Sandauer, Heinz (1978): Geschichte - gelenkt von den Stemen. Eine astrolo- 
 gische Analyse des Abendlandes; Salzburg
 Sauerlander, Willibald (1972): »Die Skulptur des 11. bis 13. Jahrhunderts«; in: Bayern ■ Kunst und Kultur, München, S. 43 
 SCHAFFRAN, Emerich (1941): Die Kunst der Langobarden in Italien; Jena



TAGLIAFERRI, A melio(1992): Cividale del Friuli. Introduzione e guida ai monu-menti e all’arte della cittá ducale; Fiume Veneto
 TARALON, Jean(1973): »Die Kleinkunst«; in: Grodecki 259 
 Tellenbach, Gerd(1956): »Europa im Zeitalter der Karolinger«; in: História Mundi S. Band Frühes Mittelalter, Bem, S. 393 
 Thh, Frank(1992): Die griechischen Kaiser. Die Geburt Europas; Augsburg
 Thode, Dierk(1975): Untersuchungen zur Lastabtragung in spatantiken Kuppelbauten; 
 Topper, Uwe(1994 a): »Die Siebenschlafer von Ephesos. Eine Legende und ihre Auswirkungen«; in: VorzeitFrühzeit-Gegenwart VI (1) 40
 — (1994 b): »Zur Chronologie der islamischen Randgebiete. Drei 
 Betrachtungen«; in: VorzeitFrühzeit-Gegenwart VI (3) 50
 — (1995): »Entstehung des Slawentums. Zeitraffung bei der Slawengenese«; in: Zeitensprünge VII (4) 461
 — (1996 a): »Wer hat eigentlich die Germanen erfunden?«; in: Zeitensprünge VIII (2) 169
 — (1996 b): »Hinweise zur Neuordnung der Chronologie Indiens«; in: Zeitensprünge VIII (4) 436
 Trees, Wolfgang(1993): »Trotz aller Tricks: Karl der Grofie >lebt< weiter«; Leserbrief in: Aachener Volkszeitung vom 11. 9. 1993
 Velikovsky, Immanuel(1951): Wcltcti im Zusammenstofi; Zürich
 Verbeek, ALBERT (1967): »Die architektonische Nachfolge der Aachener Pfalzkapelle«; in: Braunfels IV 113 
 VERSCHAREN, Franz-JoSEF (1991): »Köln im Zeitalter der Ottonen«; in: Eww/Schreiner 1991 b I 71 
 Verzone, PAOLO (1979): Werdendes Abendland; Baden-Baden
 Volbach, W. Fritz(1969): »Skulptur und Kunstgewerbe«; in: Hubert 209
 WlLCKENS, Ulrich(1971): Das Neue Testament, übersetzt und kommentiert von U. Wilckens; Hamburg
 WILL, Robert(19822): Romanisches Elsafi; Wiirzburg
 WILSON, DavidM. (1984): Anglo-Saxon Art from the Seventh Century to the Norman Conquest; London
 WILSON, Ian(1999): Das Turiner Grabtuch. Die Wahrheit; München
 WlNTERFELD, Dethard von(1993): Die Kaiserdome Speyer, Mainz, Worms und ihr romanisches Umland; Wiirzburg
 WlSPLINGHOFF, Erich(1988): »Zur Methode der Privaturkundenkritik«; in: Fálschungen III S 3-67 
 WlTTHÖFT, Harald(1994): »Münze, Mafi und Gewicht im Frankfurter Kapitular«; in: Fried 1994, 124 
 Wolff, Arnold(1996): Die Domgrabung Köln. Altertum - Friihmittelalter - Mittelalter. Kolloquium zűr Baugeschichte und Archáologie 14. - 17. Márz 1984; Köln
 WOLFF, Gerta(19934): Das Römisch-Germanische Köln; Köln
 WoLLSCHLÁGER, Hans(1973): Die bewaffneten Wállfahrten gen Jerusalem; Zürich
 WoRRALL, SlMON (1990): »Der heilige Comic Strip«; in: Merian Irland; Hamburg, S. 70

U lansey, David(1998): Die Ursprünge des Mithraskults. Kosmologie und Erlösung in der Antiké; Darmstadt
 UNGER, Georg(1892): Chronologie, Teil F der 1. Halite des 1. Bandes des Handbuchs der klassischen Altertums-Wissenschaft in systematischer Darstellung: Einleitende und Hilfsdisziplinen; München
 Wahl, Rudolph(1948): Karl der Grófié. Eine Historie; München
 — (19542): Die Deutschen. Eine Historie; München
 — (1957): Das Mittelalter endet erst jetzt; Düsseldorf
 Wallmann, Hermann(1994): »Gegenlaufer, in Richtung Behringstrafie. Uchronie oder >Was ware gewesen, wenn...<: die anderen Möglichkeiten der Geschichte«; in: Süddeutsche Zeitung, 8. 1. 1994, München
 Wattenbach, Wilhelm/Dümmler, E./Huf, Franz(1991s): Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter. Friihzeit und Karolinger; Essen
 Waurick, GÖTZ (1992): Das Reich der Salier 1024-1125, Katalog zur Ausstellung des Landes Rheinland-Pfalz; Sigmaringen
 Wedekind, Anton Christian(18142): Chronologisches Handbuch der Welt-und Vólkergeschichte; Lüneburg
 Wehling, Ulrike(1995): Die Mosaiken im Aachener Münster und ihre vorstufen; Köln
 Wehrli, Christoph(1982): Mittelalterliche Überlieferungen von Dagobert I.; Bem-Frankfurt/Main
 Weissgerber, Klaus(1998): »Zur Phantomzeit in Thüringen. Schriftquellen und archáologischer Befund«
 — (2002): „Zur chinesischen Phantomzeit11; in: Zeitensprünge 14 (1) 68-79 
 Weisweiler, Hermann(1981): Das Geheimnis Karls des Grófién. Astronomie in Stein: Der Aachener Dóm; München
 Werner, Karl Ferdinand(1967): »Die Nachkommen Karls des Grófién bis um das Jahr 1000 (1.-8. Generation«; in: Braunfels IV 403
 — (1995): Die Urspriinge Frankreichs bis zum Jahr 1000; München
 Westermann-Angerhausen, Hiltrud(1991): »Spuren der Theophanu in der ottonischen Schatzkunst?«; in: Euw/Schreiner 1991 b II 193 
 WEYRES, Willy(1965): »Der karolingische Dóm zu Köln«; in: Braunfelslll 384 
 White, Lynn JR. (1963): Medieval Technology and Social Change; Oxford
 — (1968): Die mittelalterliche Technik und der Wandel der Gesellschaft; München
 Widukind VON Corvey(19902): Sachsische Geschichte; Essen
 Wies, Ernst W. (1986): Karl der Grofie. Kaiser und Heiliger; Esslingen
 Wigand, Marion(1995): »300 Jahre erstunken und erlogen. Kaiser Karl den Grófién hat es nie gegeben, behaupten zwei Historiker«; in: Tageszeitung (taz), Berlin, vom 11. 9. 1995
 Zastrow, Oleg(1981’): Scultura carolingia e romanica nel Comasco; Como Zehnder, Adalbert(1996): »Absturz eines Deko-Wunders. Ein Berliner Astronomieprofessor bezweifelt, dafi es den Stem von Bethlehem wirklich gegeben hat«; in: Siiddeutscbe Zeitung 24. 12. 1996 
 Zeller, Manfred(1991): »Deutsche Literatur im Mittelalter. Zu ihrer Entwicklung«; in: VorzeitFrühzeit-Gegenwart IV (3) 63
 — (1993): »Die Steppenvölker Südost—Europas in der Spatantike und im 
 Mittelalter«; in: VorzeitFrühzeit-Gegenwart V (1) 55
 — (1994): »Zentralasien im frühen Mittelalter. Auswirkungen der 
 Rekonstruktion bis nach China«; in: VorzeitFrühzeit-Gegenwart VI (3) 72 — (1996 a): »Die Landnahme der Ungam in Pannonién. 895 findet dasselbe 
 statt wie 598«; in: Zeitensprünge VIII (2) 186
 — (1996 b): »Die Nordwestslawen im Friihmittelalter«; in: Zeitensprünge VIII
 (4) 499
 ZEMANEK, Heinz(19812): Kalender und Chronologie. Bekanntes & 
 Unbekanntes aus der Kalenderwissenschaft; München-Wien
 ZlMMERMANN, Harald(1971): Das dunkle Jahrhundert. Ein historisches 
 Portrat; Graz
 Zotz, Thomas(1993): »Goslar - Silberbergbau und frühe Pfalz«; in: Brandt I 
 241



FÜGGELÉK

A TÖRTÉNELEM LEGNAGYOBB IDŐHAMISÍTÁSA
csaknem három évszázadot illesztett be az ókor és a virágzó középkor közé. Mivel ezt a közbeiktatott időszakot hamisítványként ismerik el, maradéktalanul ki lehet húzni. Ez után a betoldás után Európa és a Közel-Kelet országaiban a VII. század eleje után közvedenül a X. század jön.



„Az 1991 -re kidolgozott tézisein, amelyet azóta minden tudományos fórumon képviselek, röviden a következő. Az európai történelem VII., VIII. és IX. százada művileg beiktatott, minden valóságot és reális történést nélkülöző időszak. Ennek megfelelően maradék nélkül törlendő, majd az előtte és utána lévő történések közvetlenül, vagy kis eltéréssel összekapcsolandók. A kérdéses időközt már ekkor pontosan behatároltam: a betoldott, vagy kitalált időszak 614. augusztus végétől 911. szeptember elejéig tart. ”


Heribert Iliig
Megdöbbentő? Az. A szerző Németországban hatalmas vihart kavart könyvének tézisét azóta sem tudták megcáfolni a középkorkutatók. Merthogy Iliig úr rendkívül alapos munkával bizonyítja be: kik, hogyan, hol és mikor követték el minden idők legnagyobb tör-ténelemhamisítását. Naptárunk szerint elmúlt 2000. Valójában alig jutottunk túl 1700-on. Habár ez a lebilincselő történelmi krimi arra is rávilágít, csínján kell bánnunk az olyan szavakkal, mint például a „valójában”. Hiszen az is kiderül: nem csupán Nagy Károly és kora kitalált, de időszámításunkhoz is kapcsolódik jő néhány meglepő rejtély.



  images/00029.png





images/00028.png





images/00031.png
Evszizad ‘VH-

VIIL

X. XL  XIL XIIL XIV.

XV.

XVL

XVIL

N

A 17






images/00030.png





images/00033.png
1. Henrik 919-936

oo Matild
|
] . T -
1. Otx6 936-973 Henrik 955 Brun 1 965
o 1. Edgitha «o bajor Judith kilni érsek
== 2. Adelheid
T t nl
1 1 2 . P ;
Liudolf 1 957 Livdgard o Civakodé Henrik bajor herceg 1 995
lotharingiai Vords Konrid t 955 973-983 N
" o Theophano ( 1
Orts | .
Karincia hercege 1L Otxé I Henrik Gizella
11004 983-1002 1002-1024 « Szent Istvin
— _  Kunigunda magyar kirdly
Henrit Konrid Karintia hercege

|
IL Konrid 1024-1039
o Gizella

[
I Henrik 1039-1056
o Poitou-i Agnes
]

IV. Henrik
= Torinéi Berta

V. Henrik
1106-1125
«= Angliai Matild

Agnes
= 1. Staufen I. Frigyes svib hg
o 2. Babenbergi TIL Leopold osztrék 6rrof

t1011

az,ifjabb” Konrid
11039

Az Ott6 és Szili csalad csalidfija

[Hartmann 1955, 89]





images/00032.png
Amnulf, metzi piispok t 629

1d6sebb Pipin
ausztria majordomusa t 640

Andegisel Begga
i - 3
Pipin, a kézépss
majordomus t 714
Martell Kiroly
majordomus 1 741
Pipin, az ifjabb
‘majordomus 741 kirdly 751-768
|
[ B o 1
Nagy Kiroly Karlmann
ur. 768-814 csészdr 800 t6l kirily 768-771
]
Jéimbor Lajos
814-840
i SRR S ,‘ . -
1. Lothar ur. 817, 1 855 1. Pipin, 1L Német Lajos, Kopasz Kiroly,
| Aquitinia kirlya 1 838 a keleti frank birodalom kirdlya a nyugati frank birodalom kirélya
I1. Lothar ur. 855-869 876 ur. 875, 1 877
, ——m-m———
i
Karlmann 1L Lajos, T Kiroly
rehs jos, ly
L ur. 876, 1 880 az ifjabb ur. 876,
- | ur. 876-882 csisz. 881, letéve 887,
Hugo, Ttlia kirdlya 926-947 Arnulf + 888
i ur. 887-888
Lothar, Trilia kirdlya 1 950 | . A
i A Karolingok csaladfja

= Burgundiai Adelheid
(2. 1. Oug)

IV. Lajos (a gyermek)
ur. 900-911

[Hartmann 1955, 81]





images/00035.png
Irintol SZASZANIDAK sz A
Marokkéig stb. “TERJESZKEDES :
|

Bizinc BzAN

T ]

NYUGATT | ;

Spanyolorszig ~ ! eoToK _—
NYUGATL i 1

GOTOK i i

!

Olaszorszig LONGOBARDOK 1
4

Németorszig MEROVINGOK e
Franciaorszig MEROVINGOK. '

T T T T T
550 600 650 700 75






images/00034.png
WELFEK
IV Welf bajor herceg 11101

| ]
V. Welf bajor herceg t 1120
oo “Tusciai Matild

Fekete Henrik bajor herceg t 1126

STAUFOK
Biireni Frigyes 1 1094 ldtc

1. Frigyes svib herceg 1 1105
 Agnes, IV. Henrik linya

S R [
l 1
Biiszke Henrik 11139 Judic 1L Frigyes 1. Konrid kirdly
bajor és szisz herceg | svib herceg 1147 1138-1152
= Supplinburgi Gererid ]
Henrik az Oroszlén L Barbarossa Frigyes
seisz. és bajor hg 11521190
1142 (156) - 1180 o Burgundiai Beatrix
« Angliai Matild
\ T |
V. Ous Vilmos Frigyes IV.Hearik  Svib Flop kirdly
1198-1218 svib herceg 1190-1197 1198-1208
1191 oo Sziciliai Konstanza
i
Ot a Gyermek IL Frigyes
Braunschweigi és 1212-1250
Liineburgi herceg |
1235-1252 T T 1
(VIDHenrik killy ~ Enzio  IV.Konréd kirfly ~ Manfred 1266
1220-1235 t1272 1237-1254 Kor !
A Staufok és Welfek csaladfsja | - A:::ﬁnn:x
[Hartmann 1955, 99] késibbi Welfek Konradin 1 1268 TIT. Péter





cover.jpeg





images/00026.png





images/00025.png
3588° 357° 356° 355° 354° 353° 352° 351° 350° 349° 348° 347° 346° 345° 344°





images/00027.png





nav.xhtml

    
  
    		A magyar olvasókhoz.................................................................................


    		Hogyan válik kérdésessé egy időszak...................................................... 25


    		A hívástól az elméletig .................................................................. 25


    		Célok és akadályok......................................................................... 33


    		Károly kupolája alatt.......................................................................37


    		Károly értékelése egykor és most ................................................ 47


    		A források helyzetéről - négy minta.............................................48


    		A halál..................................................................................... 54


    		A császárok császára ...............................................................................


    		Az ideális jogász ............................................................................. 63


    		Az etnológustól a germanistáig....................................................66


    		A tudós és a műértő ....................................................................... 73


    		A lelkészek királya és a teológus ................................................. 79


    		A birodalom gyarapítója................................................................ 84


    		Történelmi lyukak.........................................................................104


    		III. Tasziló............................................................................. 106


    		Frankhon: a gazdaság nélküli birodalom .............................................................


    		Károly városai - a hiányzó városiasodás...................................120


    		Frank pénzrendszer = Pénznélküli Károly...............................129


    		Kereskedelem a Karoling Birodalomban.................................. 134


    		Károly „elővételező” művészete......................................................................


    		Kincsek............................................................................................1


    		Szobrok .......................................................................................... 1


    		Az építkezések...............................................................................162


    		Az aacheni palotakápolna ...........................................................174


    		A palotakápolna kora................................................................... 182


    		A Karoling miniatúrafestészet.................................................... 195


    		„Tántorgó” falfestmények........................................................... 213


    		A hamisítványok császára ...........................................................................


    		Károly tényleges utóhatása ........................................................ 218


    		Mikor és miért találták ki? .......................................................... 220


    		Zűrzavar Saint-Denisben ............................................................ 229


    		Roland és lovagszobrai ............................................................... 254


    		Vissza-és kitekintés ..................................................................... 259


    		Károly a kísértet - és a fantom idő ................................................................


    		Két millennium - 2000év nélkül? ....................................................................


    		A betlehemi csillag........................................................................278


    		Hogyan kovácsolják az időtengelyt? ........................................ 283


    		Lehet, bogy az első millennium túl rövid? ..........................................................


    		Caesar reformja ................... ........................................................ 291


    		Gergely pápa reformja ................................................................ 295


    		Hibás javítás - helyes eredmény? .............................................. 297


    		Évsarokpontok ............................................................................. 300


    		A két naptár közelít egymáshoz?............................................... 309


    		A nagyon sötét évszázadokról .......................................................................


    		Űr a történelemben ...................................................................... 322


    		Károly, a fantom császár.............................................................. 329


    		Az „üres” régi világról................................................................. 340


    		A korszakkitalálás előjelei ........................................................................


    		Időszámítás „Krisztus születése után”...................................... 372


  





images/00018.png
nyari
oz napfordulé
napéjegyenlGség

% p
- tavaszi
i o =~ napéjegyenlGség
napfordulé exiptl

és a Nap litszolagos itja





images/00020.png
nydri napfordulé

a Fold a tél
kezdetén\

Gsz pont tavasz pont
4 Fild a tavasz 7 a Fold az 6sz
kezdetén kezdetén

a Fold a nyar
kezdetén

téli napforduld





images/00019.png
nydri
napforduld

tavasz és §szpont

téli
napfordulé

o3

7





images/00022.png
félarnyék

feldmyék





images/00021.png





images/00024.png
ESZAK-KELETI HAL *a\ 5






images/00023.png
az égi északi pélus irdnya






images/00015.png





images/00014.png





images/00017.png
HAECESTGENERATIOQVE

TIAMFACIEM D€l IACOB~






images/00016.png





images/00009.png
R E Y-






images/00008.png





images/00011.png
H[Dﬂ:ﬂ:ﬂ.





images/00010.png





images/00013.png





images/00012.png





images/00038.png





images/00037.png
AZ ALLPRINT KIADO AJANLATA
IDOSZAMITASUNK PROBLEMAIA  Terkou TENYER

e Nt it Vi ik
s g K o Nowre o e i i
g g Mgy ol Mo b ik
pimoey ikl
Use Tigpr gy mpiamitis L Bga et st
U g K e ot e Bl
ik iy o Bt o et
Torrtm monuon s resvsonaLow
iyt e PGy M ke
3 magyar-etrustk nyehrokonsig. - Lady Di? *
.1 F Lo A Koo i B ol Gt i
1 Sty B 1 et ot e Uni i
ARSI NN, Jeperdus A nowid ember
— f——
Lort mise s odminy onBirg A gk e
[ttt (Pt of e i)
e Aty e
T O, T Gl Tt e
s Kot g o s

Gy G A it embee
o —

Sedely mese beseéd (CD-ve)
Pac mese-bestéd (CDwh,

Ectszsic
I b Kevedben 3¢ dtess
(Coimg bl

Interneten kerestil s vasdrolbar!

www.allprint.hu

AlpineKinds » 1114 Bdapen. Kinissi 6.+
puac: 1519 Sudspes, P 323 » fon (06.1)
SBI0364 « for (06D 4662698 * B
info@aliprincha » 4 Kiskicr fol Tooi A.
Vil + It serbs Corn Gergely
Nyt Angyl i » Boriiers Vilent
Andrea + A fodiis sz Alprie Kidd mibe-
Ipében sl » A suedés é 3 strdeés e Al
Kic monkijs * Nyomea 1z Alprint
Nyomdspar Kk, Budapes » Feeelds veaes
Feeer Lisald * ISBN 963 202 529 6





images/00036.png
KALIFATUS / EMIRATUS / SZU1

DALOM:
FTORIA
| LOMBARD NS "
| u :
KAROUINGOK | fionivese;  SZASZOK | szALIK
INGOK sziszok SzALK
i
INGOK | KAROLINGOK CAPETINGEK
i
PT T T T T

T
800 850 900 950 1000 1050






images/00002.png





images/00001.png





images/00004.png
M TITEEEET
| g NI AT

w, MR '
[ MIATGIE o






images/00003.png





images/00006.png





images/00005.png





images/00007.png





